# EENOΦΩNT

# 20/5/39 der M/s I E P Ω N.

# η T Y P A N N I K O Σ.

# XENOPHONTIS

HIERO,

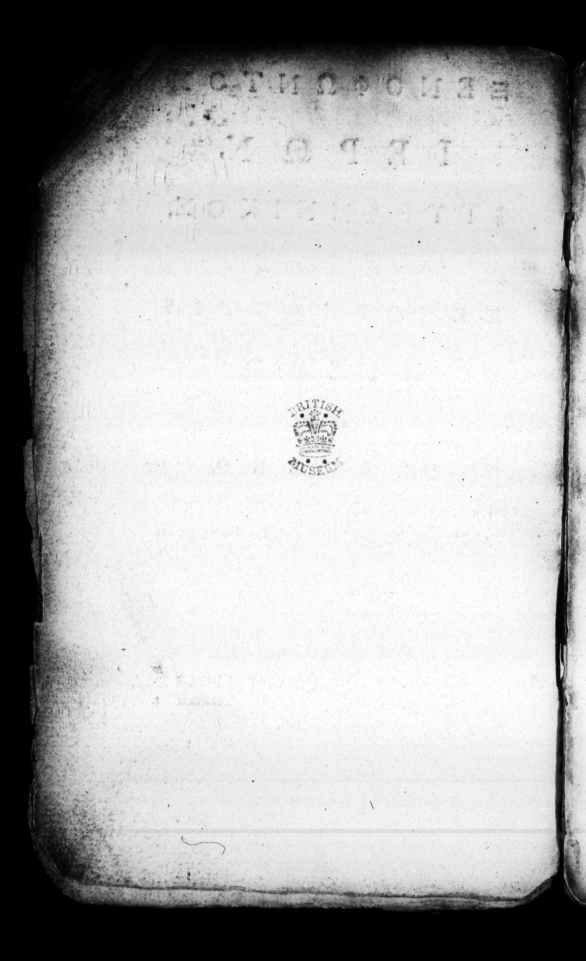
SIVE

DE REGNO.

Accedit versio Latina JOANNIS LEUNCLAVII.

G L A S G U AE:

IN AEDIBUS ACADEMICIS EXCUDEBAT ROBERTUS FOULIS ACADEMIAE TYPOGRAPHUS. M DCC XLV.



## ZENOPONTO

# $I E P \Omega N$

#### TYPANNIKOE.

ΤΙΜΩΝΙΔΗΣ ο ποινίης αφίκείο σοθε σρός Ιέρωνα τὸν τύραννον. χολῆς δὲ γριομβίης αμφοῖν, είπεν ο Σιμωνίδης. Τρ αν μοι εθελήσαις δ Ιέρων διηγήσαοθαι, α είκος είδεναι (ε βέλλιον έμε; κ σοΐα ταυτ έςiν, έφη ο Ιέρων, οποΐα δη έγω βέλλιον αν είδειην σε ετως όνλος (οφε ανδρός; οίδα (ε, έφη, έγω κ ιδιώτην γε βρημθρον, κ νον τύραννον όνλα. είκὸς ἔν, αμφοθέρων σεπειραμβύον, κ ειδέναι (ε μαλλον έμε πη διαφέρει ο τυραννικός τε κ ο ίδιωδικός βίος εις άφροσύνας τὲ κὰ λύπας ανθρώποις. τί έν, έφη ο Ιέρων, έχὶ κὰ σύ, έπεὶ νῦν γε ἔτι ἰδιώτης εἰ, 1 υσέμνησας με τα έν τω ίδιω]ικώ βίω; έτω χ άν (οι οίμαι μάλισα έγω δύνασλαι δηλέν τα διαφέρονία έν έκαθέρω. Ετω δη ο Σιμωνίδης έπε τές μομό δη ίδιωτας έγωγε, ω Ιέρων, δοκώ μοι καλαμεμαθηκέναι διά μω δυ όφθακμου δράμασιν ήδομένοις τὲ κὶ αχθομώνες. διά δὲ των ώτων, ακκσμασι. δια δὲ τη ρινών, όσμαζε. δια δὲ τε σόμαλος, σίτοις τε κ σοδοίς. τα δε αφροδίσια, δί ων δή σάνθες έπισάμεθα. τα δε ψύχη κ βάλπη, κ (κληρά κ) μαλακά, η κέφα ή βαρέα, όλω τω σώμαλί μοι δοκυμο, έφη, πρίνον ες ήδεω αί τε και λυπειω αι έσ αυτοῖς. αγαθοῖς δὲ κὰ κακοῖς ἔςι μθὸ ὅτε δι αυτῆς της ψυχής μοι δοκυμβο ήδεοθαι, ότε δ' αν λυπάσ-Day,

Day, "हर है जिंद मारामा में हार्य पर नमेंद्र प्राम्द्र में ही वे पष σωμαίος. τω δὲ ύπνω ότι μὲν ηδόμεθα, δοκώ μοι αρθάνεθας όπως δέ, κρω τινι καὶ όπότε, ταυτα μαλλόν σως, έφη, δοκῶ μοι άγνοείν. κ εδεν ίσως τέτο θαυμαςον, εί τα έν τω έγρηγορένα (αφεςέρας ημίν τας αρθήσεις σαρέχεται, η τα έν τω ύπνω. τρος ταυτα δη ο Ιέρων απεκρίνα ο· έγω μων τοίνυν, έφη, ὦ Σιμωνίδη, έξω τέτων, ὧν έρηκας σύγε, Ι εδ όπως αρδοβό τινος άλλε ο τύραννος, έχοιμ αν είπειν. ώςτε μέχρι γε τέτε έκ οίδ 2 εί τινι διαφέρει ο τυραννικός βίος τε ιδιωδικά βία. κ ο Σιμωνίδης είπεν · άλλ έν τοῖςδε, έφη, διαφέρει ωολλαπλάσια μω δί έκας τετων Αφραίνε αι, σολύ δέ μείω τα λυπηρά έχει. κ ο Ιέρων είπεν εχ έτως έχει, ω Σιμωνίδη, ταυτα· άλλ εὖ ἴωι, ὅτι σολύ μείω Αφραίνον αι σύραννοι Αν μερρίως διαγόν ων ιδιωίων, σολύ δὲ σλείω ὰ μείζω λυπενία. άπισα λέγεις, έφη, ο Σιμωνίδης. ει γάρ έτω ταυτ έχει, σως αν σολλοί μεν έπεθυμεν τυραννών, ή ταῦτα τω δοκενίων iκανωίατων ανδρών είναι; σώς δε σάντες έζήλεν αν τές τυράννες; ὅτι ναι μα τὸν δί, ερη ο Ιέρων, απειροι όντες αμφοτέρων τη έξηων σκοπενίαι σερί αυτε. έγω δε πειράσομαι σε διδάσκειν, ότι αληθη λέγω, αρξάμθρος από της όψεως. ένθευ-Der γάρ καὶ σὲ δοκῶ μεμνησλα άρξάμθρον κέγειν. σρώτον μέν δ έν τοῖς δια τῆς όψεως θεάμασι λογιζόμβρος, Αρίσκω μειονεκίδνίας της τυράννης. άλλα μβύ γε έν άλλη χώρα ές εν άξιοθέα α. έπε δὲ τέτων έκασα οἱ μθρ ἰδιωτας έρχονλας κὰ εἰς σόλεις ὰς αν βυλωνται, θεαμάτων ένεκα, και είς τάς κοινάς

σανηγύρεις, Ι ένθα τα άξιοθέατα δοκει είναι ανθρώποις 2 (υναγείρεολαι. οί δε τύραννοι ε μάλα άμφί θεωρίας έχεσιν. έτε δίεναι αυτοῖς ασφαλές, όπε μη κρείτονες τη σαρόνων μέλλεσιν έσεωα, έ τε τὰ οίκοι κέκ ηνία έχυρα, ώς ε άλλοις σαρακαταθεμβύες αποδημείν. φοβερον ώ, μη άμα τε σερηθωσι της άρχης, κ αδύναλοι βύωνλα τιμωρίσασ-Day τες αδικήσαν ας. Είποις εν αν ίσως συ· ακλ άρα έρχελαι αυτοῖς τὰ τοιαῦτα κὰ οἴκοι μθύνσι. ναί μά δία, ὧ Σιμωνίδη, ὀλίγα τὰ τῶν Φολλῶν · καὶ ταυτα τοιαυτα όνλα έτω τίμια σωλείται τοις τυράννοις, ώς ε οἱ ἐπιδεικνυμίνοι κὰ ὁ, τίζι, άξικοι σολλαπλάσια λαβόνθες έν ολίγω χρόνω απιένα σαρά τε τυράννε, η όσα έν σανλί τω βίω σαρά σάνλων των άλλων ανθρώπων κίωνίαι. κρό Σιμωνίδης είπεν. άλλ εί τοῖς θεάμασι μειονεκθείτε, διά γε τοι τῆς ακοής σλεονεκθείτε. έπει τη μεν ήδίση ακροαματος, έπαίνε έωρθε ανανίζεθε. ω άνθες γάρ οί ωαρόνθες υμίν σάνθα και όσα έαν λέγηθε, και όσα έαν wοιητε, επαινέσι. τε δ' αὐ χαλεπωτάτε ακροάματος, λοιδορίας, ανήκοοί έςε. ουδείς γαρ έθελει συράννε κατ όφθαλμές καθηγορών. και ό Ιέρων લેંπε και τί οία, έφη, τές μη λέγοντας κακώς άφραίνειν, όταν είδη τις (αφώς, ότι οί (ιωπώντες έτ τοι 3 σάντες κακά νοούσι τῶ τυράννω; ἢ τούς έπαινούντας τί δοκεις Αφραίνειν, όταν υποπτοι ώσιν ένεκα τε κολακεύειν τες έπαίνες τοιείδας; κό Σιμωνίδης είπε \* τετω μων δη ναι μα τον δία έγωγέ (οι Ιέρων σάνυ (υίχωρω, τες έπαίνες σαρά τη έλ θερωλάτων ήδίσες είναι αλλ 4 όρας, έκεινό γε A 3

#### ZENOPONTOS

έκ αν έτι σεισαις ανθρώπων εδένα, ώς ε δί ων τρεφόμεθα οἱ ἀνθρωποι, σολύ σλείω υμείς ἐν αυτοῖς Αφραίνεωνε. η οίδα γ', έφη, ω Σιμωνίδη, ότι τετω κρίνεσιν οί σλεισοι ήδιον ήμας κ σίνειν, κ έωδί-ผม รฉิง เชียงโฉง, อระ ชองเชอะ นุ ฉบรอง ทธิเอง ฉึง ธิผสงทีσας το ημίν σαρατιθέμων δάπνον, η το έαυτοίς. τὸ χό τὰ εἰωθότα ὑωερβάλλον, τέτο ωαρέχει τὰς ηδονάς. διὸ ή σάνθες άνθρωποι ήδέως σροσδέχον) τας έρρας, σλην οί τυραννοι. έκπλεω δ αυτοῖς αεί σαρεσθασμίναι, εθεμίαν έν ταις έρρταις έχεσιν αι τράπεζαι αυτήν επίδοσιν. ώς ε ταύτη ωρώτον τη Αφροσύνη της έλπίδος μειονεκίνοι τω ίδιωτω. έπελα δ', έφη, έκεινο εὐ οἶδ' ὅτι κὰ σῦ ἔμπειρος εἰ, ότι όσω αν πλείω τὶς σαραθήτας τὰ σεριτία το :κανών, τοσύτω Βάσσον πόρος έμπίπτει της έδωδης. ώς ε κ τω χρόνω της Ι έδωδης μειονεκίεις σαρατιθέμβρος σολλά τη μεζείως διαγωμβρών. άλλα ναί μα δί, έφη ο Σιμωνίδης, όσον αν χρόνον ή ψυχή συσίη) τέτον σόλυ μάλλον ηδον) οι ταῖς σολυθελες έραςς σαρασκάσις τρεφόμθροι των τα άτελές ερα σαραλιθεμένων. κάκν, έφη ο Ιέρων, ω Σιμωνίδη, τον έκασω ήδομθρον μάλιτα, τέτον οίει κ ερωθικώτα α έχειν τε έρ-צע דעדע; שמיט שלי עלי ביף . "אָל אי סְבְּבָּרָ דו דער דער ράννες ηδιον έπι την έαυτη σαρασκευήν ίον ας ή τες ίδιωτας έπὶ τὴν ἐαυίων; ὁ μὰ τὸν δί, ἔφη, ὁ μθρ ἔν, αλλά η αγλυκές ερον, ως σολλοίς αν δόξειε. τί χ ; έφη ο Ιέρων, τα σολλα ταυτα μηχανήμα α κα ανενόηκας α σαραλίθε) τοῖς τυράννοις, όξέα, ѝ δριμέα, κ τρυφνά, κ τα τετων αδελφά; σάνυ μου έν, έφη ο Σιμωνίδης, η σάνυ γέ μοι δοκώντα σαρά φύσιν erray

5

είναι ταυτα ανθρώποις. άλλο τι έν οίει, έφη ὁ Ιέρων, ταυτα τα έδεσμαζα είναι, η μαλακής και αθενέσης τρυφή ψυχής επιθυμήμαζα; έπει εὖ οἰδ' έγωγε, ότι οι ήδεως εωίον ες, κ σύ σε οίολα, ότι εδεν σροσδέονλαι τέτων τη ζοφισμάτων. άλλα μφτοι, έφη ό Σιμωνίδης, των τε σολυτελών όσμων τέτων, αίς χρίεωε, τές σλησιάζονλας οίμαι μάλλον απολαύτν, η αυτές ύμας · ώσσερ γε και 🔊 Ι άχαρίσον όσμο εκ αυτός ὁ βεβρωκώς αμθάνε), άλλα μαλλον οί σλησιάζονλες. έτω μλίτοι, έφη ο Ιέρων, κ κ δοίτων ο μβο έχων σαντοδαπά άει, έδεν μετά σόθε αυτή λαμβάνει · ὁ δὲ συ ανίσας τινὸς, δτός ές ιν ὁ μελά χαρας 2 έμπιμπλαμίνος, όταν αυτώ σροφανή τι. κινδυνά εσιν, έφη ο Σιμωνίδης, α τη αφροδισίων μόνον ύμιν απολαύσεις τε τυραννείν τας έπιθυμίας παρέχειν. έν δ τετω έξες ν υμίν, ό, τι αν καλλισον ίδητε, τετω (υνείναι. νῦν δή, έφη ὁ Ιέρων, είρηκας έν ῶ, σαφ ἰωι, μειονεκίνων τη ίδιωτη. πρώτον μίν οδ γάμος ε μεν έκ μειζόνων δήπε κ ωλέτω κ δυνάμει κάλλιτος δοκει είναι, κ 3 σαρέχειν τινά τω γήμαν ι φιλοιμίαν μεθ ήδονης. δάτερον δε, ο έκ א ομοίων. ο δ έκ τη φαυλοθέρων, σάνυ άτιμός τε κ άχρησος νομίζε). τω τοίνυν τυράννω, 4 αν μη ξένην γήμη, ανάδκη έκ μειόνων γαμείν. ως ετο αγαπητὸν 8 σάνυ αυτώ σαραγινέται. σολύ δὲ κὰ αί θεραπεία αι από το μέγισον φρονουσών γυναικών 'Δφραίνεσι μάλιτα · αί δὲ υπό τη δέλων, παρεσαμμο εδέν τι αγαπωνία, έαν δέ τι έλλειπωσι, δεινάς όργας ή λύπας έμποιβσιν. έν δε τοῖς σαμδικοῖς αφροδισίοις έτι αὖ σολύ μάλκον, η έν τοῖς τεκνοποιοῖς μειονέκτει τω άφροσυνών ο τυραννος. ότι δ τα μετ έρωτος αφροδίσια σολύ διαφερόνως Δφραίνει, σάνθες δή σε έπιταμεθα. ὁ δὲ ἔρως σολύ αὐ έθέλει ήκιτα τω τυράννω έγγιγνεωλα. & δ το ετοιμων ήδελα έρως έφιέμος, αλλά τω έπιζομούν. ωσερ δν είτις άπειρος ων δίψες τε σιείν απολαύοι, ετω κ ο άπειρος ων έρωδος, άπειρός έςι την ηδίσων αφροδισίων. ο μορί έν Ιέρων έτως είπεν · ὁ δὲ Σιμωνίδης επιγελάσας σως λέγεις; έφη, ω Ιέρων. τυράννω ε φής σαιδικων έρωλας έμφυεωλαι; σως μην συ, έφη, έρας Δαϊλόχε τὰ καλλίσε ἐπικαλεμβύε; ὅτι μὰ τὸν δί, ἔφη, ω Σιμωνίδη, ε τε ετοίμε σαρ αυτε δοκενδος είναι τυχείν, τέτε μάλισα έπιθυμώ, άλλα τε ήκισα τυράννω σροσηκονίος καθεργάσανα. έγω χό δη έρω μο Δαϊλόχε, ώνπερ ίσως αναδκάζει ή φύσις ανθρώπου δειωθαι σαρά την καλών. τέτων δέ, ών έρω τυχείν, μεία μου φιλίας και σαρά βυλομούυ σάνυ ίχυρως έπιθυμώ τυγχάνειν. βιά δὲ καμβάνειν σαρ αυτέ νωσον άν μοι δοκω έπιθυμείν, η έμαυδον κακόν τι σοιείν. σαρά μθυ γάρ σολεμίων ακόνων λαμβάνειν, πάνων ηδιτον έγωγε νομίζω είναι, σαρά δε σαιδικῶν βελομθρών ηδιτας, οίμας, α χάρθες εἰσίν. 'Δθύς οδ σαρά τε ανλιφιλενδος ήδειας μορ αι αντιδλέψεις, ήδειας δε ας ερωθήσεις, ήδεια δε αι αποκρίσεις, ήδιται δε κ έπαφροδιτωταία αι μαχαι τε κ έριδες. τὸ δε ακόνων σαιδικών απολαύειν, λεηλασία, έφη, έμοιγε δοκει έοικέναι μαλλον, η άφροδισίοις. καίτοι τώ μεν ληςη σαρέχει τινάς όμως ήδονας το, τε κέρδος, κ το ανιάν τον έχθρον το δέ, ε αν έρα τις, τετω ήθευθαι ανιωμβρώ, ή φιλενία μισείοθαι, ή απίεοθαι άχθοάχθομβρία, σώς έχὶ τέτο ήδη δυχερές τὸ σάθημα κ σίκθρον; κ κ δο δη τω μεν ιδιώτη άθυς τεκμηριόν έσιν, όταν ο έρωμβρός τι ύπεργή, ότι ως φιλών χαpilelay, dia to eidéray ött sdemias avaluns sons uπηρέρη. τω δε τυράννω έποτ ές δωις ευσαι, ως φιλείται. έπις άμεθα 🕉 ι αυτές δια φόδον υπηρείδνίας, ώς ή μάλις αν δύνων αμ έξεικάζεσιν αυτές τας τη φιλενθων υπεργίαις. ή τοίνυν αι έπιθελαι έξ εδέκων πλέονες τοῖς τυράννοις εἰσὶν, ἢ ἀπὸ το μάλισα φιλείν αυτές ωροσποιησαμένων. ωρός ταυτα είπεν ό Σιμωνίδης άλλα ταυτα μεν σάνυ έμοι γε μικρά δοκει είναι, α συ λέγεις. σολλές οδ, έφη, έγωγε όρω τη δοκώνων ανδρών είναι εκόνλας μειονεκθώνλας κ σίτων, κ σογβ, καὶ όψων, καὶ άφροδισίων γε άπεχομένες. αλλ έν έκεινοις γε σολύ διαφέρεθε τω ίδιωτω, ότι μεγάλα μὲν έπινοείτε, ταχύ δὲ καθεργάζεωθε · Φλείτα δὲ τὰ σεριωά ἔχεlε, κέκlποθε δὲ διαφέρονλας μὲν αρείη ίσπες, διαφέρονλα δε κάλλι όπλα, υπερέχονλα δε κόσμον γυναιξί, μεγαλοπρεπες άτας δ' οἰκίας, καὶ ταυτας καθεσκα ασμορίας τοῖς ωλείς ε αξίοις · έτι δὲ σλήθι κ έπιτημαις θεράπον ας αρίτες κέκλησε· iκανωταίοι δὲ έςὲ κακῶσαι μθυ έχθρες, ὀνῆσαι δὲ φίλες. σρὸς ταῦτα δὲ ὁ Ιέρων ἐιπεν· ἀλλά τὸ μὲν πληθος ην ανθρώπων, ώ Σιμωνίδη, έξαπαβαθα υπό της τυφαννίδος, έδεν τι θαυμάζω. μάλα δ δ όχλος μοι δοκει δοξάζειν όρων κ άδαμονάς τινας είναι, κ άθλίες. η δε τυραννίς τα μεν δοκέντα σολλε άξια κίημαία είναι, ανεπτυγμένα θεαοθαι, φανερά <del>ω</del>ασι σαρέχελαι τά δε χαλεπά έν τας ψυχας το τυράννων κέκτηλας αποκεκρυμιθύα, ένθα σερ και τὸ dog-

'εδαμονείν κ το Ι κακοδαμονείν τοῖς ανθρώποις απόχεια. το μεν έν το σλήθος σερί τέτε λελυθένας, ωσερ είπον, ε θαυμάζω. το δε κ υμάς ταυτ άγνοών, οι διά της γνώμης δοκώτε θεαθα κάλλιον, η δια τη όφθαλμήν τα ωλείτα τη ωραζμάτων, τετό μοι δοκει θαυματόν είναι. έγω δε σεπειραμθρος (αφως οίδα, ω Σιμωνίδη, και λέγω (οι, ότι οι τύραννοι τη μεγίτων αγαθών έλαχιτα μεθέχεσι, των δὲ μεγίσων κακών σλάσα κέκλην). αυτίκα ώ, εί μου είρήνη δοκει μέγα αγαθον τοῖς ανθρώποις είναι, ταύτης έλαχισον τοῖς τυράννοις μέτεςιν • εί δὲ σόλεμος μέγα κακόν, τέτε ωλείτον μέρος οἱ τύραννοι μεθέχεσιν. 'εθύς & τοῖς μὲν ἰδιώταις, αν μη ή σόλις αὐτῶν κοινὸν σόλεμον σολεμή, έξεςιν όποι αν βελωνία σοράεωλαι, μηδεν φοθεμώνες, μή τις αυτές αποκλείνη · oi δε τύραννοι σάνθες σανθαχή ώς διά σολεμίας σοροδονίαι. αυτοί τε γεν ωπλισμούοι οίον) ανάξκην είναι διάγειν, κ άλλες όπλοφόρες αεί (υμωεριάγεωλα. έπείλα δε οί μεν ίδιωται, εαν κ spaldwilaj we eis woλεμίαν, αλλ δι έπειδαν γε ελθωσιν οίκαδε, ασφαλειαν σφίσιν ηγέντας είνας. οι δε τυραννοι επειδάν είς την έαυτη σόλιν αφίκων), τότε έν σλείτοις σολεμίοις ισασιν όνλες. έαν δε δή και άλλοι εραλθωσιν είς την σόλιν κρείτ ονες, έαν έξω τε τείχες 2 .... όνθες οί ησονες, έν κινούνω δοκεσιν είναι · άλλ έπειδάν γε έισω τε έρυμα ος ελθωσιν, έν ασφαλεία σάν ες νομίζεσι καθες άναι. ο δε τύραννος εδ επειδάν έισω της οίκίας σαρέλθη, έν ακινδύνω ές ίν, αλλ ένλαυθα δη κ μάλιτα φυλακθέον οίεθαι είναι. επεθα τοῖς μεν εδιώταις κ, δια απονδων κ, δί ειρήνης γίγνελαι πολέμε ανάπαυ-015 °

σις τοῖς δὲ τυράννοις έτε εἰρήνη Φοῖὲ Φρὸς τές τυparvdophuse yiyvelay, "ere woodays av wole wisdσας ο τυραννος Βαρρήσειε. και σόλεμοι μεν δη εισιν, ές τε α σόλεις σολεμέσι, η ές οι τύραννοι σρός τές βεδιασμίνες. τέτων δη το πολέμων όσα μζο έχει χαλεπά Ι σύν ταις σόλεσι, ταυτα κ ο τυραννος έχι. κ ν έν ὅπλοις δει είναι άμφοθέρες, κ φυλάτθεθαι, κ κινδυνδίειν, κ, αν τι σάθωσι κακον ήτη ηθέν ες, λυπεν) έπὶ τυτοις εκατεροι. μέχρι μθυ δη τυτυ ίσοι 2 οί σολέμιοι. α δὲ έχυσιν ήδέα οί 3 (υνόν/ες σόλεσι σρός τας σόλεις, ταυτα εκέτι έχεσιν οί τυραννοι. α μβρ ν σόλεις δήπε, όταν κρατήσωσι μάχη τη ένανίων, ε ράδιον ειπείν, όσην μου ήδονην έχεσιν έν τω τρέψασοθαι τές σολεμίες, όσην δ' έν τω διώχον, όσην δ' έν τω αποκτείνειν τές σολεμίες · ώς δε γαυρένται έπὶ τω έργω, ως δε δόξαν λαμπράν αναλαμβάνεσιν, ως δ Δφραίνονία την σόλιν νομίζονίες ηυξηκέναι. έκασος δέ τις σροσποιείται και της βυλης μετεχηκέναι, καί πλεί τες απεκλονέναι. χαλεπον δε άρειν, όπε εχί κ έπι Δονία, πλέονας φάσκονίες απεκίονέναι, η όσοι αν τω όνηι αποθανωσιν. Υτω καλόν τι αυτοῖς δοκει είναι 4 τὸ σολύ νικάν. ὁ δὲ τύραννος, ὅταν ὑποπ Εση, κ αραλανόμος τω όντι ανλιπρατλομένες τινάς αποκτείνη, οίδεν ότι έχ 5 άξει όλην την σόλιν, επίσατος τε ότι μειόνων άρξει, φαιδρός τε ε δύναται είναι, εδε μεγαλύνε) έπι τω έργω · άλλα κ μειοί καθ όσον αν δύνη) τὸ γε βυημθύον, κὰ απολογείται άμα ωράτων, ως εκ αδικών σεποίηκεν. έτως εδ αυτώ δοκεί καλά τα σοιθμίνα είναι. κό όταν αποθάνωσιν θε έφοδήθης νδέν τι μάλλον τέτε θαβρεί, αλλά φυλατθετας έτι MXXXXOY; μάλλον, η το σρόοθεν. και σόλεμον μου δη τοιετον έχων διαθελεί ο τύραννος, ον έγω δηλω. φιλίας δ' αὐ καλαθέασαι ' ας κοινωνέσιν οι τύραντοι. τρώτον μθύ, ει μέγα άγαθὸν άνθρώποις η φιλία, τέτο έπισκεψώμεθα. ός δ αν φιληται δήπε υπό τινων, ηδέως μέν τέτον οι φιλενθες παρόνθα όρωσιν, ήδέως δ' εὖ σοιέσι, σοθεσι δὲ αν σε απίη, ήδιτα δὲ σαλιν σροσιόν λα δέχον), (υνήδον) δ' έπὶ τοῖς αυτέ άγαθοῖς, (υνεπικερέσι δε, έαν τι σφαλλόμβρον όρωσιν. & μβρ δη λέληθεν έδε τας σόλεις, ότι η φιλία μέγισον αγαθον ή ηδισον ανθρώποις έςί. μόνως γων τως μοιχώς νομίζωσι πολλαί των σόλεων 2 νηποινά αποκθείνειν, δηλονότι διά ταύτα, ότι λυμανίπρας αυτές νομίζεσι της των γυναμών φιλίας τρος τες ανδρας έναι. έπει όταν γε αφροδισιαοδή καλά (υμφοράν τινα γυνή, εδέν ήτλον τέτε ένεκεν τιμώσιν αύτας οἱ άνδρες, εάν σερ ή φιλία δοχη αυτοῖς ακήραλος διαμβύειν. τοσετον δέ τι αγαθὸν κρίνω ἔγωγε τὸ φιλειωθαμ είναμ, ώς ε νομίζω τῷ ὁν]: αμτομαία αγαθά τω φιλεμθύω γίγτεω αγή σαρά θεων και σαρά ανθρώπων. κ τέτε τοίνυν τε κίημαίος τοιετε όνλος μειονεκίεσιν οί τυραννοι σανίων μαλιτα. ei δε βέλει ω Σιμωνίδη, είδεναι ότι αληθή λέγω, ωδε έπίσκε τα · βεβαίστα) μεν δ δήπε δοκεσι φιλία είναι γονευσι τρος σάιδας, κ σαισί τρος γονείς, κ αδελφοῖς σρὸς άδελφές, κ γυναιζί σρὸς άνδρας, καὶ ἐταίροις σρος εταίρες. ει τοίνυν εθέλεις καλανοειν, δρήσος μεν τες ιδιώτας υπό τέτων μάλισα φιλεμθύες, τές δε τυράννες σολλές μεν σαίδας εαυτών 3 απεκθονικότας, σολλες δὲ υπὸ σαίσων απολωλότας, σολλες δὲ αδελφές έν τυραννίσιν αλληλοφόνες γεγμημβύες, σολλές δέ

κ υπο γυναμών τη έαυτη τυράννες διεφθαρμένες, κ υπο έταιρων γε τη μάλισα δοκένων φίλων είναι. οίτινες έν υπό την φύσει πεφυκότων μάλισα φιλειωσαι ή νόμω (υνηνα Γκασμένων έτω μισεν), σώς υπ άλλε γέ τινος οίεω αι χρην αυτές φιλειω αι; άλλα μην καί σίσεως όσις έλαχισον μεθέχη, σως εχί μεγάλε άγα-Os mesoventes; woia mer & Eursoia noma and wiseως της σρός αλλήλες; σοία δ' αν ανδρί και γυναμί τερπνη άνα τίσεως ομιλία; τοῖος δὲ θεράπων ήδυς απισεμίνος; και τετε τοίνυν, τε ωισώς ωρός τινας εχήν, έλαχισον 1 μέτεςι τυράννω· οπότε γε έτε 2 (1τίοις κραβίσοις τις δων διάγει, άλλα κ τέτων τρίν απάρχεθαι τοῖς θεοῖς, τὸς διακόνες τρῶτον κελάνσιν άπογά εωθα, διά τὸ άπις είν μη κὰ έν τέτοις κακόν τι φάγωσινη τίωσιν. άλλα μην και αί φαρείδες τοῖς μεν άλλοις ανθρώποις ωλείσε άξιαι. ωολίται δό δορυφορέσι μεν αλλήλες ανα μιοθε έπὶ τές δέλες, δορυφορεσι δ έπὶ τες κακεργες, υπέρ τε μηδένα τω σολιγω βιαίω θανάτω αποθνοήκον, έτω δε σόρρω σροεκήλύθασι φυλακής, ώςε σεποίην) σολλοὶ νόμον τω μιαμφόνω μηδε τον (υνόνλα καθαρά γν. ως ε διά τάς σαλρίδας ασφαλώς έκας ος βιοβά δην σολίων. τοῖς δὲ τυράννοις κ τετο έμπαλιν 3 ανέτραπ). ανλί δ τε τιμωρείν α σόλεις αυτοῖς μεγάλως τιμωσι τὸν ἀποκθείναν α τύραννον κ ανί γε τε ειργέν έκ των ίερων, ώσσερ τες των ίδιωτων φονέας, ανδί τυτυ ή εικόνας έν τοῖς ίεροῖς ίςασιν αι σόλεις των τοίντο σοιησάνων. εί δε σύ οίει, ώς σλοιω έχων των ιδιωδών κλημαλα ο τυραννος, διά τετε κ ωλείω απ' αυτων Αφραίνε), έδε τέτω έτως εχει, ω Σιμωνίδη, αλλ ωσεροί αθληθαί έχ όταν ίδιwww ωδών χρώνδα πρείτδονες, τέτε αυτές δφραίνει, αλλ όταν των ανλαγωνιςων ητίες, τετ αυτές ανιά . ετω κό τυραννος, έχ όταν τως ίδιωδων ωλείω φαίνηδαι εχων, τότ 'Αφραίνε), αλλ όταν ετέρων τυράννων έλαττω έχη, τέτω λυπείται. τέτες δάνλαγωνικάς ηγείται αυτώ τε σλετε είναι. έδε γε ' Βάτλον γίγνε) τω τυράννω, η τω ίδιωτη, ων επιθυμει. δ μεν & ίδιωτης οίκίας, η αγρε, η οικέτε έπιθυμε, ο δε τύραννος η σόλεων, η χώρας σολλής, η λιμένων, η ακροπόλεων ίχυρων . ά ές: σολύ χαλεπώτερα κ έπικινδυνώτερα καθεργάσασθα των ιδιωλικών επιθυμημάτων. άλλα μένλοι η πένηλας ό-4 8χ 8τως όλίγες των - idiω ων, ως σολλές των τυραννων. 8 χδ τῶ ἀριθμῶ ἔτε τὰ σολλὰ κρίνελα, ἔτε τα ίκανα, αλλά τρὸς τὰς χρήσεις : ώς ετά μεν υ. περβάλλον α τὰ ίκανα, σολλά ές, τὰ δὲ τῶν ίκανων έλλειπονία, όλίγα. τω έν τυράννω τὰ σολλαπλάσια ήσον ίκανα ές ιν είς τα ανα Γκαία δαπανήμα α, ή τῷ ἰδιώτη. τοῖς μεν δ ἰδιώταις έξεςι τὰς δαπάνας (υνθέμνειν είς τὰ καθ ἡμέραν, ὅπη βέλον). τοῖς δὲ τυράννοις κα ένδέχε). αι δ μέγιται αυτοῖς δαπάναι κ ανασκαγότα) είς τας της ψυχης φυλακάς είσι. τὸ δε 3 τετων (υνθέμνειν, όλεθρος δοκει είναι. έπειτα δε όσοι μεν δύναν αμ έχειν από τη δικαίη, όσον δέον), τί τετες οίκθερο τις ως σένηθας; οσοι δ' ανα Γκάζον) δί ένδίαν κακόν τι κ αίχρον μηχανώμθροι ζην, σώς ε τετες άθλίες αν τις, κο σένηθας δικαίως νομίζοι; οι τύραννοι τοίνυν αναΓκάζον) σλάσα (υλαν αδίκως κ ίερα, κ ανθρώπες, δια τὸ είς τας αναδιαίας δαπάνας ακὶ σροσδείολα χρημάτων. ωσερ χο σολέμε όνλος, αεί αναδμάζον) εράτομα τρέφιν, η απολωλέναι. χαλεπόν δ έρω (01 (οι κα άλλο πάθημα, ω Σιμωνίδη, των τυράννων. γιγνώσ-אצטו שלט של צלבי חדוסי דשי ולושושי דב אססעוצב עב אל (οφές κ) δικαίες, τέτες δ' ανίὶ τε αγαδα, φοδεν). τές μέν ανδρείες, μή τι τολμήσωσι της έλευθερίας ένεκεν τές δε ζοφές, μήτι μη χανήσωνίαι τές δε δίκαίες, μη έπιθυμήση το ωλήθος υπ αυτών ωροςαθείοθαι. όταν δὲ τες τοιέτες δια τὸν φόδον υπεξαίρων), τίνες άλλοι αυτοῖς καθαλείπονθαι χρῆνθαι, άλλ η οί άδικοί τε, κὰ ακραίεις, κὰ ανδραποδώδεις; οἱ μθὰ άδικοι σις δομβροι, διότι φοδεν), ώσσερ οι τυραννοι, τάς σόλεις, μήπολε έλθερα βρόμβρα, έδκρατεις αυτών Suver) oi & aupaleis, This eis to wapor Exerias sveκα οί δ' ανδραποδώδεις, δίοτι εδ' αυτοί αξιεσιν έλάθεροι είναι. χαλεπόν έν και τυτο τὸ σαθημα έμοιγε δοκει είναι, τὸ άλλες μὲν ηγείδαι αγαθές ανδρας, άλλοις δε χρηθαμ ανα Γκάζεθαμ. έτι δε φιλόπολιν μεν αναίκη η τὸν τύραννον είναι. άνα δό τῆς σόλεως ἐτ αν σώζεοθαι δύναιλο, "ετ 'Αδαμμονείν. η δε τυραννίς ανα Γκάζει κ τάς έαυτη σαρίσιν έγκαλείν. έτε γάρ αλκίμες, έτ δόπλες χαίρεσι τές σολίτας σαρασκαάζονλες, αλλά τες ξένες δυναλωλέρες τω σολλών ωοιενίες ήδονίας μάλλον, η τέτοις χρων) δορυφόροις. αλλά μην εδ αν Δε Ιηριών Χρομβύων αφθονία των αγαθων γίγνη), έδε τότε Ι (υΓχωρεί ο τύραννος. ένδεετέροις γαρ έσι ταπεινοτέροις αυτοῖς 2 οἴονία χρηθαι. βέλομαι δέ (οι, έφη, ω Σιμωνίδη, κακείνας τας άφροσύνας δηλώσα, όσαις έγω χρώμος ότ ην ίδιωτης. γυν, έπειδη τύραννος έγρομην, αρθανομας σερόμθρος αυτων. έγω 35 ξυνην μεν ηλικιώταις ηδό μερος ηδο μεροις έμοι, ζυνήν δε έμαυξώ, απότε ήσυχίας επιθυμήσαμι. din-

δικίγον δ' έν (υμποσίοις σολλάκις μεν μέχρι το έπιλαθέωθαι σάντων, είτι χαλεπον έν άνθρωπίνω βίω ην, σολλάκις δε μέχρι τε ώδαςς τε, κ θαλίας, κ χοροῖς την ψυχην (υ Γκα αμιγνύναι, σολλάκις δὲ μέχρι κοινης έπιθυμίας έμης τε κ των σαρόνθων. νῦν δὲ άπετέρημα μεν των ηδομθών έμοι, διά το δέλες άντι φίλων έχην τες εταίρες. Ι απεςέρημας δ' αυτός τε ήδέως έκείνοις όμιλειν, δια το μησεμίαν ένοραν ευνοιαν έμοι σαρ αυτών. μέθην δε κ υπνον όμοιως ένέδρα φυκάτομαι. το δε φοβείοθαι μεν όχλον, φοβείοθαι δ έρημίαν, φοβείδα δε αφυλαζίαν, φοβείδα δε κ αυτές τές φυλάσσον ας, ή μήτ ανόπλες έθελον εχό σερί αυτον, μήθ ωπλισμένες ηδέως θεαωα, σως εκ αρδαλέον έςὶ σράγμα; ἔτι δὲ ξένοις μάλλον μὲν ἢ σολίταις σιsddv, βαρδάροις τὲ μᾶκλον η εκκησιν, επιθυμεν δὲ τές μεν έλαθέρες δέλες έχον, τές δε δέλες ανα Γκάζεω αν ποιεν έλαθέρες, ε σάνλα (οὶ ταῦτα δοκεί ψυχῆς ὑπὸ φάδων καλαπεπληγμένης τεκμήρια ένα; ο γέ τοι φόδος μόνον αυτός ένων ταίς ψυχαίς λυπηρός ές εν. αλλά κ ε σάνων των ήδεων (υμπαρακολεθών λυμεών γίγνε). εί δὲ κὸ σῦ σολεμικών εμπειρος εἰ ω Σιμωνίδη, κὸ ήδη σολέ σολεμία φάλα Γγι σλησίον ανθεβάξω, αναμνήσθηλι σοῖον μέν τινα σῖτον ήρε ἐν ἐκείνω τῷ χρόνω, ποῖον δέ τινα υπνον έκοιμω. οἶα μθύτοι (οὶ τότ ἦν τα λυπηρά, τοιαῦτ έςὶ τὰ τῶν τυράννων, κὰ ἔτι δεινότερα. & Σ έξ ένανδίας μόνον άλλα ή σάνδοθεν σολεμίες δράν νομίζεσιν οἱ τύραννοι. ταῦτα δ' ἀκέσας ὁ Σιμωνίδης, υπολαδών είπεν • υπερά μοι δοκεις 3 ένια λέγειν. ὁ γαρ σόλεμος φοβερὸν μὲν · άλλ όμως, ὧ Ιέρων, ημείς τε όταν ώμω έν εραλία, φύλακας περκαθιsappois

τάμοι, θαρρακέως δείπνε τε κ υπνε 4 τυ χάνομο. κό Ιέρων έφη • ναι μα δία, ω Σιμωνίδη, αυτών μεν » σεφυλάτθεσιν οι νόμοι, ώς ε σερί εαυδών φοθεν), κ) ύπερ ύμβι · οί δε τύραννοι μιδε φύλακας έχεσιν, ωσερ βεριτάς· καὶ δει μέν δήπε τές φυλακας μηδέν 8τω ποιείν δυναθαι, ως σιεκς είναι σιεδι δε ενα σολύ χαλεπώτερον άρειν, η σάνυ σολλές έργατας όποίε βελί έργε, άλλωσε κό οπόταν χρημάτων μεν ένεκα σαρωσιν οἱ φυλάσσονθες, έξη δ' αὐτοῖς ἐν ὁλίγω χρόνω σολύ πλείω λαβείν άποκθείνασι τὸν τύραννον, η όσα πολύν χρόνον φυλάτθονθες σαρά το τυράννου λαμβάνεσιν. δ δ έζηλωσας ημάς, ώς τες μεν φίλες μάλιςα εὖ ποιείν δυνάμεθα, τὸς δ΄ έχθρὸς πάνθων μάλισα χειρεμεθα, εδε ταυθ έτως έχε. φίλες μεν ώ πως αν νομίσαις ποθε ευ ποιείν, όταν ευ είδης, ότι ο τα πλάς α λαμβάνων παρά σε, ήδις αν ώς τάχις α έξορθαλμβί (ε βρίοδο; ο, τι δάν τις λάθη παρά τε τυράννα, άδεις άδεν αυτά νομίζει, πρίν αν έξω της τέτε έπικραθείας γρίνη). έχθρες δ' αὐ πῶς ἀν φαίης μάλιτα τοῖς τυράννοις έξειναι χερεωαι, όταν εὖ είδωσιν, ὅτι ἐχθροὶ αὐτῶν εἰσὶ πάνθες οἱ τυραννέμενοι; τέτες δε μήτε καθακθείνειν άπανθας, μήτε δεσμέυειν οδόν τε. η τίνων δίετι άρξει; άλλ είδοτα, ότι έχθροί είσι, τέτες άμα μεν φυλάτθεδαί τε δέη, κ χρηδαι δ΄ αυτοῖς ανα Γκάζεωαι. εῦ δ΄ ἰωλι κὰ τέτο ὧ Σιμωνίδη, ότι καὶ ές των πολιτών δεδίασι, χαλεπώς μεν αυτές ζωνίας ορώσι, χαλεπώς δ' αποκθείνεσιν. ωσερ οδ κ ίππος, ει αγαθός μεν είν, φοθερός δε μη ανήμες ον τι ποιήση, χαλεπώς μεν αν τις αυτον αποκθείναι, διά την άρεθην, χαλεπώς δε ζωνθι χρώτο, dra68Δλαθέμθρος μή τι ανήκεσον έν τοῖς κινδύνοις έργαση). κ τάλλα γε κίημαία, όσα χαλεπά μεν, χρήσιμα δ' έτὶν, ὁμοίως ἀπανία λυπει μεν τες κεκίημένες, λυπει δε απαλλαοσομένες. έπει δε ταυτα αυτε ήκυσεν ο Σιμωνίδης, είπεν · έοικεν, έφη, ω Ιέρων, μέγα τι είναι ή τιμή, ής όρεγομωνοι οἱ άνθρωποι πάντα μβύ πόνον υποδυονία, πάνια δε κίνουνον υπομένεσι. καὶ υμείς, ως ἔοικε, τοσαυτα ωράγμαλα έχεσης, όπόσα λέγεις, της τυραννίδος, όμως ωθπείως φέρεδε εις αυτήν, όπως τιμάδε, κ υπηρείεσι μίν ύμιν σάντες σάνλα τὰ σερςατλόμλρα άσερφασίςως, 2 περιβλέπεσι δὲ πάνθες, ὑπανιςῶν) δ' ἀπὸ τῶν θάκων, όδων τι 3 παραχωρέσι, γεραίρεσι δε κ λόγοις κ έργοις πάνθες οἱ παρόνθες ἀεὶ ὑμᾶς. τοιαῦτα 🕉 δὴ ποιέσι τοῖς τυράννοις οἱ αρχόμθροι, ѝ άλλον, ὅνθινα αεί τιμώντες τυλχάνεσι. ή γάρ μοι δοκεί, ω Ιέρων, τετω διαφέρειν ανήρ των άλλων ζώων, τῶ τιμῆς όρέγεθαι. έπει (ιτίοις τε, κ ποδοῖς, κ υπνοις, κ α-Φροδισίοις πάνλα ομοίως ήδεωση έσικε τά ζωα · ή δε φιλοτιμία έτ έν τοῖς αλόγοις ζωοις έμφυεία, ετ έν άπασιν ανθρώποις. οίς δ' αν έμφυη τιμής τε κ έπαςνε έρως, έτοι είσιν ήδη οί πλείτον μεν των βοσκημάτων διαφέρονλες, ανδρες δέ, και εκέτι ανθρωποι μόνον νομιζόμθυοι. ώς έμοι μέν εικότως δοκείτε ταυτα πάνλα υπομένειν, α φερείε έν τυραννίδι, έπειπερ τιμαδε διαφερόνως τω άλλων ανθρώπων. κ δ έδεμία ανθρώπινη ήδονη το θείο έγυθέρω δοκει είναι, η η ωερί τας τιμάς Αφροσύνη. σρός ταυτα δη είπεν ο Ιέρων. αλλ, ω Σιμωνίδη, καὶ ας τιμας τη τυράννων όμοιας έμοι δοκθσιν είναι, οιά σερ έγω ζοι τα αφροδίσια όνλα auth

สมาชิ ล่าร์งโลเร็ล. ชาะ ง ล่า แท่ รัฐ ล่งโเอเมชาโผง บารอγίας χάριτες ημιν έδόκεν είνας, έτε τα άφροδίσια τα βίαια, ήδεα εφαίνείο. ωσαύτως τοίνυν έδε αί υπεργία υπό τη φοθεμθρων τιμαί ώσι. σῶς γάρ ἀν φαίημεν η τές βία έξανιςαμβύες θάκων, διά τὸ τιμαν τες αδικενίας έξανίς αρλαμ, η τες όδων σαραχω-คุรงใสุร รางรีร พฤตร์รางชา, อาล ราง รามสุข รางรู ลองเพริงใสุร ซสραχωρείν; κ δωρά γε διδόασιν οί σολλοί τέτοις ές μισεσι, καὶ ταῦτα όταν μάλιςα φοδῶνῖαι, μήτι κακὸν υπ αυτη σάθωσιν. άλλα ταυτα μέν, οίμαι, δελείας έργα εικότως αν νομίζοιζο, αί δε τιμαί εμοιγε δοκεσιν έκ την ένανδίων τέτοις γίγνεδαι. όταν δό οἱ άνθρωποι άνδρα ηγησαμίνοι δεργείειν ίκανον είναι, καὶ απολαύειν αυτέ αγαθά νομίσαν ες, επείλα τέτον ανά σόμα τὲ ἔχωσιν ἐπαγνενθες, θεῶντας τ' αὐτὸν ὡς οἰκείον έκασος άγαθον, εκόνζες τε παραχωρώσι τέτω όδων, κ βάκων υπανιςωνία, φιλενίες τε κ μη φοθέμβροι, κ σεφανώσι κοινής αρείης κ δεργεσίας ένεκα, κ δορείσλαμ έθέλωσιν, οἱ αὐτοὶ ὅτοι ἔμοιγε δοκέσιν τιμάν τε τέτον άληθώς, οἱ ἀν τοιαῦτα ὑπεργήσωσι, κὸ ὁ τέτων αξιεμθρος τιμασθαι τῷ ὄν]ι. κὰ ἔγωγε τὸν μθὰ ἔτω τιμώμθουν μακαρίζω. αρθάνομας οδ αυτον έκ έπιδελά ριβμον, άλλα φρονδιζό μιβμον, μή τι σάθη, ή άφόδως, η ανεπιθόνως, η ακινδύνως, και άδαμόνως τὸν βίον διάγονλα. ὁ δὲ τύραννος, ὡς ὑπὸ σάνλων άνθρώπων καθακεκριμώνος δι αδικίαν αποθνήσκζη, έτως, δ Σιμωνίδη, εὖ ἰωτι, κὰ νύκλα κὰ ημέραν διάγει. ἐπεὶ δὲ ταυτα τάνλα δίηκεσεν ὁ Σιμωνίδης • καὶ τῶς, έφη, ῶ Ιέρων, εί ετω σονηρόν έςι τὸ τυραννείν, κὰ τέτο συ έγνωκας, εκ απαλλάτη έτω μεγάλε κακέ; έτε σύ, έτε άλλος μθυ δη έδεις σώπολε έκων είναι τυραννίδος αφείαφειτο, όσωερ αν απαζ ι πίνσαιτο. ότι, έφη, ω Σιμωνίδη, ταύτη αθλιώτατον ές ιν ή τυραννίς. εδέ γαρ απαλλαγηνα δυναδον αυτής έςι. σως δάν τις σοτε έξαρκέσειε τύραννος η χρημαία έκ τίνων, όσες άφείλετο, η δεσμές ανλιπαράχοι, όσες δη έδεσμασεν, η όσες καθέκτανε, σως αν ίκανας ψυχάς ανθιπαράχοιτο αποθανεμένας; αλλ εισέρ τω άλλω, ώ Σιμωνίδη, λυσηελει απάγξαδα, "δι, έφη, ότι τυράννω έγωγε άρίσκω μάλισα τέτω λυσίζελεν σοιήσαι. μόνω 35 αυτῶ ετε έχειν, ετε καθαθέδα τὰ κακά λυσιθελεί. κ ό Σιμωνίδης υπολαβών έπεν · άλλα το μβύ νυν, ώ Ιέρων, αθύμως έχον (ε σρός την τυραννίδα ε δαυμάζω, έπειπερ έπιθυμβ φιλειδαμύπ ανθρώπων, έμποδών (οι τέτε νομίζεις αυτην έναι. έγω μβύτοι έχειν μοι δοκω διδάξαι (ε, ώς τὸ άρχειν εδέν αποκωλύς τε φιλειδας, αλλα η 2 σλεονενίειν γε της ιδιωθείας. επισκοπενίες δὲ αυτὸ, εί ετως έχει, μήπω έκεινο (κοπωμίν, εί διά το μείζον δύνασται ο άρχων ή χαρίζεσται σκείω δύναιτ άν, άλλ άν τα όμοια σοιώσιν ό, τε ίδιώτης κ ό τυραννος, έννόει σότερος μείζω από τω ίσων κίαται χάριν. άρξομαι δέ (οι άπο τω μικροβάτων σαραδειγμάτων. ίδων δ ωρώτον ωροσειπάτω τινά φιλικώς ό, τε άρχων κ ο ίδιώτης, έν τέτω την σοθέρε σρόσρησιν μάλλον Δφραίνειν τον ακέσαν λα νομίζεις; ίθι δη, επαγεσάνων αμφοίερων τον αυτον, τον σοίερε δοκείς επαγον έξιννειδα μαλλον είς Δφροσύνην; Δύσας δε τιμησατω εκατερος, την σαρ όποβερε τιμην μειζονος αν χάριλος δοκείς τυγχάνιν; κάμνονλα θεραπάσάτωσαν όμοίως, έκεν τετο (αφές, ότι α άπο τη δυναθωτάτων Βεραπείας κας χαράν έμποιεσι μεγίσην; δότωσαν δη τα ίσα, ε και έν τέτω (αφές, ότι αι από The ουναλωλατων ημίσειας χαρίλες σλέον, η όλον το σαρά τε ίδιώτε δώρημα δύναν); αλλ εμοιγε δοκει καὶ έκ θεων τιμή τις κ χάρις (υμπαρέπεω αν ανδρί άρχονλι. μη δότι καλλίονα σοιεί άνδρα, αλλά καί τὸν αυτὸν τετον 1 θεώμεθά τε .... ὅταν ἄρχη, η ὅταν ιδιωθάη διαλεγόμβυοί τε αγαλλόμεθα τοῖς σροτελιμημβρίοις μάλλον, η τοῖς έκ το ίσο ημῖν δοι. καὶ μην σαιδικά γε, έν οίς δη και σύ μάλισα καθεμέμψω την τυραννίδα, ήκιτα μω γηρας άρχονίος δυχεραγνί, ηκιτα δ αν αίχος 2 τρος ον αν τυ χανοι ομιλών, τετο υπολογίζε αν το το το τεθιμπωθα μάλισα (υνεπικοσμεί, ως ετα μβύ δυχερή αφανίζην, τα δε καλά λαμπεύτερα αναφαίνειν. όπότε γε μην έκ τη ίσων υπεργημάτων μειζόνων χαρίτων υμείς τυ Σχάνετε, σως έκ, έσειδαν γε ύμεις σολλαπλάσια μζύ διαπράτλονλες ώφελειν 3 δυνήσεδε, σολλαπλάσια δὲ δω-อุลีเปลง "ชาใง, บนลัง หลา ของบ นลังงอง อุเกล้องลง ชี้ ίδιωτην πεσσήπει; καὶ ὁ Ιέρων Έθυς υποκαβών • ὅτι νη δία, έφη, ώ Σιμωνίδη, κ έξ ων απεχθάνον) οι αν-Βρωποι ήμας, σολύ σλείω τω ίδιωτω ανάδκη έςὶ σραγμαλδεδα. σρακίτον μου γε χρήμαλα, ει μέλλοιμίν έξειν δαπανάν είς τα δέονλα · άνα Γκας έον δε φυλάσσειν, όσα δείται φυλακής · κολασέον δε τές άδίκες, κωλυξέον δε τες υβρίζην βελομβύες. κ όταν γε τάχες καιρός σαρας η, η σεζη, η καλά θάλασαν έξορμαωλαι, κα επιβεπίεον τοῖς ραδικργεσιν. έτι δὲ μιοθοφόρων μεν ανδρί τυραννω δεί. τετε δε βαρύτερον 4 φόρημα εδέν έςι τοῖς σολίταις. ε δ τυράννοις 5 ισολίμες, άλλα πλεονεξίας ένεκα νομίζεσι τέτες τρέφεωθα, πρός ταυτα δή σάλιν είπεν ο Σιμωνίδης · άλλ όπως μβύ ε σάνων τετων έπιμεληθέον, ω Ιέρων, ε λέγω. έπιμέ-2:34 λέαι μερίτοι μοι δοκέσιν αι μερί σάνυ σρός έχθραν άγειν, αί δὲ στάνυ διά χαρίτων είναι. τὸ μθύ ώ διδάσκην α εςι βέλλισα, κ τὸν καλλισα ταῦτα ' έρδαζόμίνον έπαινειν η τιμάν, αυτη μίν έπιμέλεια διά χαείτων γίγνε) · τὸ δὲ τὸν ἐνδεῶς τι ποιθνία λοιδορείν τε, καὶ ἀναΓκάζειν, κὰ ζημιών, κὰ κολάζειν, ταῦτα δὲ αναίκη δι απεχθείας μακλον γίγνεωση. έγω έν, φημὶ, ἀνδρὶ ἄρχονὶι τὸ μὸ ἀνάδκης δεόμουν ἄκκοις προσανίεον είναι κολάζειν, το δε τα άθλα αποδιδόναι, δι αυτέ ποιηθέον. ως δε ταυτα καλώς έχει, μαρθυρει τα γιγνόμβρα. και δό όταν χορές ημίν βυλώμεθα αγωνίζεωθαι, άθλα μεν ο άρχων σρολίθησιν, άθροίζειν δὲ αὐτές σρος έτακλαι χορηγοῖς, κὰ άλλοις διδάσκειν, κ ανά Γκην σρος ιθέναι τοῖς ένδεως τι σοίδοιν. έκδν &θύς έν τετοις το μου έπίχαρι δια τε άρχονλος έχνετο, τα δ' ανζίτυπα, δι άλλων. τί έν κωλύει κ τάλλα τὰ σολίμα έτω σεραίνεολα; δίηρηνλα μω ώ άπασαι αι σόλεις αι μερί καθά φυλάς, αι δε καθά μοίρας, αί δε καθά λόχες κά άρχονθες έφ εκάςω μέρει έφες ήκασιν. Εκέν έττις κζ τετοις, ωσσερ τοῖς χοροῖς. άθλα σροδιθείν ή δοπλίας, ή δταξίας, ή ίππικής, κὰ άλκης της ἐν Φολέμω, κὰ δικαμοσύνης της ἐν (υμβολαίρις, είκος κ ταῦτα σάνλα διὰ φιλονεικίαν ἀτόνως ασκειδαι. κ ναι μα δία όρμων λα αν δάτλον όποι δέοι, τιμής όρεγομβυοι, ή χρήμαλα θάστον εισφέροιεν, οσότε τετε καιρός είπ, κ (το σάνθων γε χρησιμώτατον, ήκιτα δε είθισμέψον διά φιλονεικίας σράσεοθαι) η γεωργία αυτή αν σολυ έπιδοίη, είτις άθλα σρολιθείη κατ' άγρες, η καλά κώμας τοῖς κάλλισα την γην έξεργαζομβροις, και τοῖς είς τέτο το σολι-Τη εξέωμβύως τρεπομένοις σολλά αν αγαθά σεραίvoilo. νοίο. κ γάρ αι ωροσόδοι αυξοινί αν, κ η (ωφροσύνη σολύ μαλλον σύν τη αχολία (υμπαρομαρίοι. καί μην κακεργία γε ήσου τοῖς ένεργοῖς έμφυονία. εί δὲ κ έμπορία ώφελει τι πόλιν, τιμώμβρος αν ο σλεισα τετο ποιών κ έμπορες αν ωλείες αγείροι. εί δε φανερον βροίο, ότι κρό σρόσοδόν τινα άλυπον έξαρίσκων τη σόλει τιμήσελαι, έδε αυτη αν ή (κέψις αργοίτο. ως δε (υνελόν)ι είπειν, εί κ καλά σάνλων έμφανες έιη, ότι ο αγαθόν τι είσηγεμθρος εκ ατίμηθος έςα, ซอมมิธิ ฉึง หลา ซิชาอ อัธออุนท์ระยะ เอององ ซอเล็อง 1 ซึ่ง (ποπείν τι άγαθόν. καὶ όταν γε σολλοῖς σερὶ τῶν ωφελίμων μέλη, ανάδη βρίσης δαί τε μάλλον η 2 έπιμελειδα, εί δε φοδη ω Ιέρων, μη έν σολλοῖς άθλων σρολεθειμένων, σολλα δαπάνα γίγνων), έννόησον őτι κα ές τι έμπορά μα α λυσιθελές ερα, η όσα άνθρωποι άθλων ώνενλαι. όρας έν ίππικοῖς, καὶ γυμνικοῖς, καὶ χορηγικοῖς ἀγῶσιν ώς μικρὰ ἄθλα μεγάλας δαπάνας, κ σολλές σόνες, κ σολλάς έπιμελείας έξαγείαι ανθρώπων ; κὸ ὁ Ιέρων ἐίπεν · άλλὰ ταῦτα μὸν ὧ Σιμωνίδη καλώς μοι δωκείς λέγειν. σερί δε το μιωθοφόρων έχεις τι είπειν, ως μη μισείω αι δί αυτές; η λέγεις, ως φιλίαν η ησαμθρος άρχων, έδεν έτι δεήσε) δορυφόρων; να μα δία, επεν ο Σιμωνίδης, δεήσελα μων έν. οίδα δ, ότι ώσσερ έν ίπωοις, έτω κ έν ανθρώποις τισὶν έγγιγνεία, όσω αν έκπλεω τα δέονία έχωσι, τοσέτω υβρισοθέροις είναι. τές μεν έν τοιέτες μάλλον αν ζωφρονίζοι ο από τη δορυφόρων φόδος. τοῖς δὲ καλοῖς κάγαθοῖς ἀπ' ἐδενὸς ἄν μοι δοκείς τοσαῦτα ωφελήμα α ταραχείν, όσα ἀπὸ τῶν μιοδοφόρων. τρέφεις μεν 3 δήπε κ συ αυτές (αυτώ φύλακας ήδη δὲ σολλοί ὰ δεσσότου βία ύπὸ τη δελων antiαπέθανον. είδι εν σρώτον τετ είν τη σροςείαγμένων τοῖς μιοδοφόροις, ώς σάνδων όνδας δορυφόρες το σο-NITH Bonder wastr, ar TI TOISTON aj Davwilag. yilνον) δέ σε; ως σάνθες έπις άμεθα, κακεργοι έν σόλεσιν· ei δν καὶ τέτες φυλάτθαν είεν τε αγμβύοι, καὶ τετ αν είδειεν υπ αυτων ωφελεμβροι. πρός δε τετοις, καὶ τοῖς ἐν τη χώρα ἐργάταις ἢ κθήνεσιν δτοι αν εἰκό-*Τως η Βάρσος η άσφαλταν δύναμθο μάλισα σαρέχτ*ν ομοίως μου τοῖς (οῖς ίδίοις, ὁμοίως δὲ τοῖς ἀνὰ τὴν χώραν. ἱκανοί γε μὴν εἰσὶ ὰ χολὴν Φαρέχειν τοῖς σολίταις τη Ι ίδίων έπιμελειδαι, τα έπίκαιρα φυλαωτονίες. Ερός δε τέτοις, ή Εσλεμίων εφόθες κρυφαίας κ έξαπιναίας τίνες ετοιμότεροι η προαιθέθα, η κωλυσα, τη αξί εν όπλοις τε όνων, ή (υνεθαγμένων; αλλα μην η έν 2 τη spalia τί ές εν ωφελιμώτερον σολίταις μιοδοφόρων; τέτες γάρ συπονείν, κ συνινουνδων, και συφυλάτων είκος ετοιμοβάτως είναι. 3 τας αξχιξέρμονας σόλεις εκ αναίκη δια τες αεί 4 εν όπλοις όνλας, ή ειρήνης μάλισα επιθυμείν; οί οδ (υνθελαγμονοι κη σώζειν τα τη φίλων μαλιτα, καὶ Cράλλον τὰ των σολεμίων δύναντ άν. όταν γε μην γνωσιν οί σολίται, ότι έτοι κακὸν μξυ έδεν σοιέσι τὸν μηδεν αδικενία, τες δε κακυργείν βυλομβίυς κωλύυσι, βοηθεσι δέ τοῖς αδικεμβύοις, σρονοεσι δέ κ σε σκινουνά εσι τω σολιτω, σως έκ ανά εκη και δαπανάν είς τέτες ηδιςα; τρέφεσι γεν καὶ ίδία έπὶ μείοσι τέτων φύλακας. χρη δέ, ω Ιέρων, εδ από τω ίδίων κημάτων όκνειν δαπαναν είς το κοινον άγαθόν. και ώ έμοιγε δοκεί τα είς την σόλιν αναλυμβυα μάλλον είς το δέον τελειθαι, η τα είς το ίδιον ανδρί τυράννω. καθ έν δε εκαςον (κοπωμέρ. οἰκίαν σότερον υπερ-Gazβαλλέση δαπάνη κεκαλλοπισμβύην μάλλον ήγη κόσμον αν (οι σαρέχον, η σασαν την σόλιν τειχεσί τε, મું ναοῖς, મું જ αρας άσι, મું αγοραίς, મું λιμέσι καθεσκάασμώνιν; ὅπλοις δὲ σότερον τοῖς ἐκπαγλολάτοις αὐτὸς καθακεκοσμημβρος δενότερος αν φαίνοιο τοῖς τολεμίοις, η της σολεως όλης δόπλε (οι έσης; σοσόδες δε σοθέρως αν δοκής σλείονας γίγνεσα, ει τα σα Ι ίδία μόνον ένεργα έχοις, η ει τα σάνων τη σολιτω μεμηχανημώος έιης ένεργα είναι; το δε σάνων κάλλισον ή μεγαλοπρεπέσα ον νομιζομίνον είναι έπιτήδομα, αρμαθοβροφίαν σοθέρως αν δοκής 2 μαλισα κοσμείν, ει αυτός ωλείσα των ελλήνων άρμαλα τρέφοις τε, κ ωέμποις εις τάς σανηγύρεις, η εί έκ της σόλεως σλάσοι μω ίππορρόφοι άεν, σλάσοιδ αγωνίζοινο; νικάν δε 3 σότερα δοκεις κάλλιον είναι άρμαδος άρεδη. η σόλεως, ης σρος αλθεις, αδαμονία; έγω μω γάρ έδε σροσήμειν φημί ανδεί τυράννω σερος ίδιώτας άγωνίζεωσα. νικών μθυ 35 εκ αν θαυμάζοιο, αλλα φθονοῖο, ὡς ἀπὸ ϖολλῶν οἴκων τὰς δαπάνας ϖοικμίμος. νικώμθρος δ' αν, σανθων μαλιτα καθαγελώο. αλλ έγω (οι φημὶ, ὦ Ιέρων, ωρὸς ἄλλυς ωρος άτας ωόλεων τὸν αγωνα είναι, ών έαν συ Δθαμονες άτην την σόλιν, ής ωρος alders, σαρέχοις, 4 ευ έση νικών τω καλλίςω κ μεγαλοπρεπες άτω έν άνθρώποις άγωνίσμα]ι. ή ωρωτον μω αθώς καθειργασμώνος αν είης το φιλειδα ύπο τη αρχομβών, δ δη συ έπιθυμβο τυ χάνεις. έπιτα δὲ τὴν σὴν νίκην κα ἀν εἰς εἰη ὁ ἀνακηρύτων, ἀλλά σάνθες άνθρωποι υμνοίεν αν την σην αρείην. σερίελεπίος δε ών, εχὶ υπὸ idioris μόνον, αλλά κὰ υπὸ σολλών σόλεων αγαπώο αν, κ βαυμας ος εκ ίδία μόνον, αλλά ѝ δημοσία σαρά σασιν αν έίης. ѝ έξειη ply

pou ar (or Erexer arpaneias, el wa Bunoro, Deophoor Topdeday, Etein & ar auts whools Toto wpatler. aci S ar wapa soi warnyupis ein The Benouliwr ETTδικνύναι, είτις τι ζοφον, η καλον, η αγαθον έχοι, τω δε καὶ επιθυμένων υπηρείειν. σας δε ο μου σαρών σύμμα χος αν είη σοὶ, ὁ δὲ απών ἐπιθυμοίη αν ίδειν σε. ώς ε μόνον φιλοΐο αν, αλλα κ έρωο υπ ανθρώπων. καὶ τές καλές ε σφράν, αλλά σειρωμίνον υπ αυτί ανέχεωθαι αν ζε δέοι. φόδον δε εκ αν έχοις, αλλ άλλοις σαρέχοις, μήτι σάθης. εκόνλας δε τές σει-, θομθύες έχοις αν, και έθελεσίως σε προνοενίας Δεώο άν. ει δέ τις κίνδυνος είη, ε (υμμάχες μόνον, αλλά καὶ σεριάχες, κ σεθύμες όρωης αν σολλων μών δωρεων αξιεμθρος, εκ απορών δε, ότω τετων δριβυεί μελαδώσεις · σάνλας μθυ (υΣχαίρονλας έχων έπὶ τοῖς (οῖς ἀγαθοῖς, σάνλας δὲ σεν τῶν σῶν [ ἰδίων] ωσερ τω ίδίων μαχομένες. Αποαυρές γεμήν έχοις σάντας τές σαρά τοῖς φίλοις σλέτες. άλλα δαρρών, ώ Ιέρων, σλάτιζε μεν τάς φίλας. (aulòr » σλά ικίς. ι αύξει δὲ τὴν σόλιν. (αυτώ χὸ δύναμιν σεριάψεις. κο δε αυτή (υμμαχες. νόμιζε δε την μεν σαρείδα οίκον, τές δε ωρχίτας, εταίρες τές δε φίλες, τέκνα (ξαυτέ τές δὲ φαίδας, ο, τι φερ την σην ψυχην. καὶ τέτες σάντας σειρώ νικάν εὖ σοιών. έαν γαρ της φίλης πρατή εὖ ωριών, η μή (οι δύνωντας αντέχειν οἱ Φολέμιοι. καν ταῦτα Φάντα σοιής, εὐ ἰωι σάντων των έν άνθρωποις κάλλισον καὶ μακαριώτατον κτημα 2 κεκτηδοα. Ιδαμονων 35, 8 φθονηθήση.

### XENOPHONTIS

# HIERO,

#### SIVE DE R E G N O.

ENIEBAT aliquando ad regem Hieronem poeta Simonides, quumque otium obtigisset utrique, Simonides hoc modo loquutus est: Vellesne mihi exponere, mi Hiero, quae consentaneum est rectius te scire, quam me? Et cujusmodi sunt illa, inquit Hiero, quae rectius ego scilicet noverim, quam tu, qui vir es tam sapiens? Equidem, ait, scio te privata fortuna usum fuisse, ac nunc esse regem. Quapropter consentaneum est te, qui utraque sis expertus, rectius me scire, quo pacto vita tum regia, tum privata, quod voluptates ac molestias humanas adtinet, differant. Quid igitur? ait Hiero, non tu quoque, quum hoc tempore sis adhuc homo privatus, revocare mihi possis in memoriam ea, quae sunt in vita privata? Nam ita equidem maxime futurum arbitror, ut quae in utraque difcrimina funt, indicare possim. Quamobrem in hunc modum Simonides dicere coepit: Animadvertisse mihi videor, Hiero, privatos homines iis rebus, quae fub adspectum cadunt, vel cum voluptate, vel cum molestia per oculos adfici: per aures iis, quae auribus percipiuntur: per nares, odoribus: per os, cibo et potu: rebus veneris per ea, quae omnibus nota funt. gora vero, et calores, et dura, et mollia, et levia, et gravia, gravia, toto corpore dijudicare mihi videmur, atque ita deinde vel delectationem, vel molestiam ex eis percipere. Bonis autem, ac malis nonnumquam per animum vel delectari, vel de iifdem adfici moleftia videmur: nonnumquam communiter per animum et corpus. Somno delectari nos, ipfe me fenfus docere videtur: quo autem pacto, et quo fomno, et quando, ea vero magis, inquit, ignorare mihi videor. Nec fortasse mirum putari debet, quae vigilantibus nobis accidant, evidentiores nobis fensus sui praebere, quam quae per fomnum. Ad ea respondebat Hiero: Ego sane, mi Simonides, haud possim dicere, quo pacto rex aliud quid sentire possit, extra illa, quae tu commemorasti. Quo fit, ut hactenus quidem haud sciam, an aliquod inter regiam et privatam vitam discrimen sit. Tum Simonides: At in his ipsis, ait, regiae vitae discrimen est. Nam multis partibus majorem ex his fingulis voluptatem percipit, et molestiarum minus habet. Et Hiero: Non ita fe res habet, ait, mi Simonides, fed scire debes, reges multo minus delectationis capere, quam privatos homines, qui quidem vitam mediocrem agunt, ac multo plures majoresque molestias sentire. Dicis tu quidem incredibilia, inquit Simonides. Nam si haec effet harum rerum ratio, cur multi regnandi effent cupidi, et quidem ii, qui homines videntur esse rerum maxime periti? Qui fieret, ut universi reges admirarentur? Quia profecto vitam, inquit Hiero, utramque non experti, de regia considerationem instituunt. Ego vero enitar te docere, me verum dicere, facto a visu initio. Nam meminisse videor, inde te quoque exorfum esse. Primum enim, quum, mecum ipse ratiocinando versor in iis quae oculis cernuntur, deteriorem effe

esse regum conditionem reperio. Sunt aliis atque aliis in regionibus alia spectatu digna, ad quae singula privati homines accedunt, tam in urbes, quas volunt, spectaculorum causa; quam ad conventus publicos, in quibus colliguntur, quae digna effe spectatu mortalibus videntur. Reges vero spectaculis non admodum occupantur. Nam neque tutum est ipsis eo pergere, ubi non superiores illis futuri sunt, qui istic adsunt : neque res ipforum domi tam tuto funt loco, ut iis aliorum fidei creditis, peregre proficisci possint. Nam metuendum est, ne simul et imperio spolientur, et ulciscendi eos, a quibus funt laefi, facultatem amittant. Fortasse tu dixeris: At enim spectacula nihilominus eis veniunt, etiamsi domi maneant. Sane quam pauca, mi Simonides, de multis: atque etiam quum hujusmodi fint, tanti venduntur regibus; ut qui aliquid exhibent, quidquid tandem id fuerit, multo majoribus praemiis acceptis a rege discedere velint, quam per omnem vitam a caeteris hominibus universis comparent. Et Simonides: Quod si maxime quod adtinet spectacula, deterior est vestra conditio: saltem plus voluptatis auribus percipitis. Nam quod unum est jucundissimum acroama, numquam laudes vobis defunt. Omnes enim familiares vestri omnia, quaecumque vel dicitis, vel facitis, praedicant. Quod vero longe mole. stissimum auditu quiddam est, convicia numquam auditis. Nemo enim regem in os accusare vult. Ad ea Hiero: Quid vero putas, inquit, voluptatis illos adferre, qui non maledicunt, quum notum alicui est omnino, hos omnes, qui tacent, mala de tyranno cogitare? Vel quid adferre delectationis putas illos laudatores, quum suspecti sunt, ne sorte laudationes illas ad-

D 2

fentandi

fentandi causa instituant? Ad ea Simonides: Equidem hoc profecto, inquit, tibi concedo, mi Hiero; laudes, quae ab hominibus maxime liberis proficifcantur, jucundissimas esse. Sed vides numquam te persuasurum ulli hominum, non multo plus ex iis vos delectationis capere, per quae homines alimur. Novi equidem, ait Hiero, de hoc statuere maximam hominum partem, fuavius nos et bibere, et vesci, quam privatos: quod et ipsis videatur esse jucundius eam coenam sumere, quae nobis adponitur, quam quae ipsis. Etenim quod usitata excedit, id voluptates suppeditat. Quae quidem est causa, quamobrem universi homines magna cum voluptate dies festos opperiantur, extra solos reges. Nam illorum menfae femper instructae magna rerum copia, incrementum festis diebus nullum habent. Quo fit, ut primum spei voluptate a privatis hominibus superentur. Deinde scio te quoque expertum esse, fieri, ut quanto plura quis adposuerit, quae modum excedant illorum, quae fatis fuiffent, tanto citius fatietas cibi nos capiat. Itaque ipso etiam tempore minus voluptatis percipit is, qui adponit multa; quam quifquam eorum, qui modice victitant. At profecto, inquit Simonides, quam diu admittit cibum animus, tam diu majorem voluptatem capiunt, qui sumtuoso adparatu nutriuntur, quam qui viliora quaedam adponunt. An non igitur, mi Simonides, ait Hiero, putas eum, qui re aliqua delectatur, vehementissimo ac maximo ejus rei amore teneri? Omnino, inquit. An ergo vides majori reges cum voluptate ad cibum ipfis adparatum accedere, quam privatos homines ad fuum? Nequaquam certe, ait: immo etiam injucundius, ut plerisque videri deri possit. Quid? ait Hiero, num multa illa, magnaque arte elaborata considerasti, quae regibus adponuntur, acria, mordacia, acerba, et quae his germana funt? Maxime, ait Simonides, et quidem mihi plane videntur esse praeter hominum naturam. Ergone putas, inquit Hiero, haec edulia quiddam esse aliud, quam mollis et languentis prae deliciis animi cupiditates? Nam certo scio, neque tu fortassis ignoras, eos, qui jucunde vescantur, istis artificiosis inventis non indigere. At vero, ait Simonides, etiam fumtuofis illis odoribus, quibus ungimini, magis arbitror familiares vestros frui, quam vos ipfos: quemadmodum odores ingratos quoque non sentit is, qui ederit; sed illi potius, qui cum eo verfantur. Sic igitur, ait Hiero, qui varios semper cibos habet, nullos cum adpetitione fumit: at cui raro quid obvenit, is vero est, qui cum laetitia satiatur, quum quid ei objicitur. Videntur, ait Simonides, tantum rei venereae fruitiones in vobis regnandi cupiditates excitare. Nam hac in parte licet vobis, ut quodcumque pulcherrimum videritis, cum eo consuescatis. Dixisti tu modo quiddam, ait Hiero, in quo scire debes, nos a privatis hominibus superari. Primum enim conjugium, quod cum majoribus contrahitur, nimirum et propter opes et potentiam longe pulcherrimum esse videtur; et ei, qui ducit uxorem, cum voluptate quamdam dignitatem suppeditare. Altero loco est id, quod inter aequales contrahitur. Quod autem ex vilioribus constat, plane ignominiosum et inutile putatur. Rex ergo, si exteram non duxerit, ex inferioribus uxorem ducat necesse est. Quo sit, ut non admodum id consequatur, quo contentus sit. At vero coli

coli a feminis, quae maximos spiritus gerant, maximae voluptati est: ab iis autem, quae servae nostrae funt, si colamur, non admodum satisfit animo; sin autem, graves ea res iras ac molestias in nobis excitat. Jam aliis in amoribus etiam multo minus voluptatum rex percipit, quam in iis, quibus foboles procreatur. scimus enim omnes congressus venereos, cum amore conjunctos, eximiam voluptatem adferre. Verum amor in nullorum animis minus excitatur, quam regis-Non enim amori jucundum est illa expetere, quae in promtu funt, sed quae sperantur. Itaque perinde atque is, qui sitim expertus non est, potu fruitur: sic etiam is, qui amorem non est expertus, longe suavissimae veneris est expers. Hujusmodi erant, quae ab Hierone dicerentur, ad quae rifu Simonides fublato: Quid ais, inquit, Hiero? Negas tu regum in animis excitari amores pueriles? Qui fit, quod tu Dailochum, quem formofissimum vocant, amas? Quia, mi Simonides, ait, profecto non id potissimum concupisco, quod ab ipso impetraturus facile videor : fed quod efficere, regis est a conditione alienum. Etenim Dailochum equidem amo propter ea, quae fortasse cogit hominis natura petere a formosis: ea vero, quae consequi cupio, sicut a volente, ac mutua cum amicitia mihi evenire vehementer desidero: ita vi ab eo sumere minus mihi velle videor, quam meipsum laedere. Nam hostibus invitis aliquid eripere, jucundissimum equidem esse arbitror: et gratificationes, quae ab amoribus ultro contingunt, suavissimae funt, mea quidem sententia. Statim enim redamantis adspectus mutuus gratus est, gratae interrogationes, gratae responsiones, gratissimae ac in primis jucundae pugnae et contentiones. At amoribus invitis frui, quiddam praedationi fimilius effe videtur, quam rei venereae. Immo praedoni voluptates quasdam lucrum ipsum suppeditat, et quod molestia hostem adficiat: quum voluptatem ex eo, quod aliquis amet, molestiam sentiente percipere, atque amantem esse in odio, graviterque serentem adtingere, quo pacto non molestum deplorandumque malum sit? Nam homini privato mox argumento est, quum qui amatur, obsequentem se praebet; sieri hoc tamquam ab amante gratificandi studio. Scit enim illum id nulla necessitate cogente pracstare. Verum tyrannus numquam diligi fe, credere potest. Novimus enim illos, qui metus causa obsequuntur, quam possunt maxime se ita gerere, ut amantium obsequia repraesentent. Itaque tyrannis infidiae ab aliis nullae tam funt frequentes, quam ab iis, qui maxime se amare simulant. Ad ea Simonides: Videntur, inquit, haec quae tu profers, admodum exigua esse. Nam multos equidem video viros hominum opinione egregios, qui sua sponte sunt aliis inferiores, quod cibos adtinet, quod potum, quod obsonia; atque etiam venereis a voluptatibus abstinent. Verum in illis multum inter privatos homines ac vos interest, quod et magnas res animo concipitis, et celeriter conficitis. Habetis et abundantem rerum copiam, equos infigni virtute, arma pulchritudine eximia, mundum pro uxoribus egregium, aedes magnificentiffimas, easque maximi pretii rebus instructas. Sunt item vobis famuli plurimi, et artium cognitione praestantissimi. Potestas vobis est maxima tum laedendi hostes, tum commodandi amicis. Ad quae Hiero: Sed enim vulgo mortalium, mi Simonides, a regno perstringi oculos, equidem non miror. Nam vulgus hominum valde mihi videtur et felices quosdam, et aerumnosos opinari, dum eos intuetur. At regnum eas res, quae maximi esse pretii videntur, explicatas palam spectandas omnibus exhibet : quae vero molesta funt, ea regum in animis occulta tenet, in quibus et felicitas et infelicitas hominum sita est. Quamobrem haec multitudinem latere non miror, ut dixi: fed vobis quoque ignota esse, qui animi judicio maxima ex parte res pulchrius contemplari videmini, quam oculis, mihi quidem mirum est. Ego vero experiundo plane cognovi, mi Simonides, ac tibi dico, reges maximorum bonorum minime participes fieri, et gravissimorum malorum infignem habere copiam. Non longe abierimus. Si pax magnum hominibus esse bonum videtur, quam minimum ejus participes funt reges: si bellum ingens est malum, maxima ejus pars ad reges pertinet. Primum hominibus privatis, si non ipsorum civitas bellum publicum fuscipiat, quocumque lubet, abire licet; nihil metuentibus, ne quis eis vitam adimat. Reges vero universi ubique tamquam per hostium fines proficiscuntur. Itaque necessarium putant, ut et ipsi armati sint, et armatos semper secum circumducant. Deinde privati homines, licet hostilem in agrum militatum abeant, nihilominus ubi domum redierunt, esse tutos sese arbitrantur. At tyranni posteaquam ad civitatem fuam pervenerint, inter hostes se plurimos esse sciunt. Quod si qui potentiores adverfus urbem aliquam expeditionem fuscipiant, ac minus potentes forte extra moenia fuerint : esse quidem illi videnVidentur in periculo, verum posteaquam intra muniti. onem sese receperint, omnes in tuto se esse credunt. Tyrannus autem ne tum quidem, quum domum ingreffus fuerit, expers est periculi; omninoque istic ma xime sibi cavendum arbitratur. Praeterea privati homines per foedera et pacem belli molestia liberantur, regibus vero neque pax ab iis, qui premuntur eorum imperio, conceditur; neque quisquam confidenter ipforum foederibus habere fidem ausit. Sunt item bella, quae a civitatibus, et alia, quae a regibus adversus illos, quos vi oppresserunt, geruntur. At ex his bellis quaecumque gravia moleltaque redeunt ad eum, qui civitatum partes sequitur, ea cadunt etiam in tyrannum. Nam utrosque necesse est in armis esse, cavere sibi, adire pericula, et si quid calamitatis victis accidat, utrique dolent. Atque hactenus paria funt utrisque bella. Quae vero illis jucunda accidunt, qui civitatum stant a partibus, apud civitates; ea tyranni non habent. Etenim urbes, quum adversarios pugna vincunt, dici facile non potest, quantum voluptatis ex eo percipiant, quod in fugam hostes egerint; quantum in persequendo, quantum in occidendis hostibus: quam ob ipsum facinus exfultent, quam infignem gloriam fibi vindicent, quam propterea gaudeant, quod rempublicam amplificasse se existimant. Arrogat quisque sibi, quod et consilii particeps fuerit, et plurimos interfecerit. Ac difficulter invenias, ubi non etiam falso quaedam addant; quum plures se interemisse praedicant, quam reipsa ceciderint. Adeo res ipsis esse praeclara videtur, civitatem victoria potiri. Tyrannus autem, quum vel propter fuspiciones suas, vel quod revera quosdam adversus se moliri moliri quid deprehenderit, nonnullos interficit; totant fe urbem non amplificaturum novit, et scit etiam paucioribus se imperaturum, neque potest esse hilaris, neque se magnifice ob facinus ipsum effert. quantum potest, extenuat rem gestam, et inter agendum purgat sese, quasi non per injuriam id secerit. Usque adeo ne ipsi quidem honesta, quae facit, esse videntur. Quod si etiam moriantur ii, quos metuit, nihilo magis fidenti est animo; fed plus etiam fibi, quam prius, cavet. Atque hoc modo tyrannus bello perpetuo vexatur, ut indicavi. Jam mihi velim etiam amicitias, quarum tyranni participes funt, inspicias. Primum an magnum amicitia bonum fit hominibus, confideremus. Nam fi quis ab aliquibus diligatur, eum adesse sibi lubenter vident ii, qui diligunt : lubenter eidem benefaciunt, absentem desiderant, redeuntem jucundissime excipiunt, voluptatem ex rebus ipsius prosperis communem percipiunt, opem una serunt, si quid adversi praeter animi sententiam accidere videant. Nec ignorant urbes, amicitiam maximum fuavissimumque bonum hominibus esse. Itaque plerisque in urbibus ea lex valet, ut folos adulteros occidere liceat impune: nimirum propterea, quod eos uxorum erga maritos amicitiae corruptores effe existiment. Nam quum mu\_ lieres casu quodam congressu venereo sunt usae, nihilominus id quod adtinet, apud maritos in honore funt, si quidem amicitia inter ipsos inviolata constare pute-Tantum autem bonum esse judico amari, ut existimem ei, qui diligitur, tum a diis, tum hominibus ultro bona quaedam contingere. Atque in hac tali poffessione deterior inprimis est regum, quam aliorum condiconditio. Quod si, mi Simonides, scire vis, num vera loquar, sic rem considerato. Firmissimae videntur esse amicitiae parentum erga liberos, liberum erga parentes, fratrum erga fratres, uxorum erga maritos, sodalium erga fodales: Quod si ergo rem animadvertere voles, invenies privatos homines ab his maxime diligi: quum interim complures tyranni liberos suos occiderint, complures suis a liberis intersecti sint, multi fratres in usurpatione tyrannidum mutuis se caedibus confecerint, multi denique tyranni tum ab uxoribus suis, tum sodalibus qui amicissimi viderentur, interemti sint. Qui ergo apud illos, quos ut maxime diligamus, a natura comparatum est, simul legibus etiam ad hoc nos compellentibus, tanto funt in odio: quo pacto existimandum est, eos ab alio quopiam diligi? Praeterea cui quam minimum fidei habetur, qui non magno in bono ceteris inferior est? Nam quae tamdem familiaritas absque fide mutua jucunda fuerit? quae inter virum ac feminam absque side consuetudo delectationem habere potest? quis minister gratus fuerit, si fides ei non habeatur? Itaque hoc etiam, nimirum ut fidem quis aliis habeat, parum admodum ad tyrannum pertinet: quando fic vivit, ut neque praestantissimis cibis, neque potui fidem habere possit; sed primum famulos degustare hos jubet ante, quam diis primitiae offerantur, idque propter diffidentiam, ne forte vel in his mali aliquid aut comedat, aut bibat. Quinetiam patria fua cuique reliquorum hominum maximo est in pretio. Nam cives mutuo fe quafi fatellitio quodam fine stipendio adversus servos tuentur, itemque adversus facinorosos, ut ne quis civium morte violenta e medio tol-

E 2

latur. Atque hac in custodia mutua cives eo sunt progressi, ut a multis lata lex sit; qua sancitur, ut ne is quidem purus habeatur, qui cum homicida versetur. Quo fit, ut beneficio patriae suae quisque civium tuto vivat. At in tyrannis contraria ratio est. Tantum ehim abelt, ut horum mortem civitates ulciscantur: ut etiam magnis honoribus eum adficiant, qui tyrannum interfecerit. Tantum item abest, ut a facris cos arceant, quemadmodum folent interfectores privatorum hominum: ut etiam imagines tale quid defignantium in templis statuant. Quod si tu tyrannum existimas propterea, quod fortunas, quam privati homines, ampliores habeat, etiam majorem ex eis voluptatem percipere: ne id quidem ita fe habere putato, mi Simonides, sed quemadmodum athletae non quum imperitos ac rudes superant, laetantur; sed ubi ab adverfariis superantur, tum scilicet ingenti molestia adficiuntur: sic et tyrannus non quum plura possidere videtur, quam privati homines, gaudet; fed magnum ex eo dolorem percipit, si minus, quam tyranni caeteri, habeat. Nam hos in opibus adversarios suos esse statuit. Neque citius tyranno, quod concupiscit, obtingit; quam homini privato. Homo enim privatus vel domum, vel fundum, vel servum adpetit: tyrannus autem vel oppida vel regionem amplam, vel portus, vel munitas arces: quae quidem majori cum difficultate ac periculo adquiruntur, quam quae privati homines concupiscunt. Quinetiam non tam paucos inter homines privatos pauperes videbis, quam multos inter tyrannos. Quippe numero nec ea, quae multa funt, nec quae sufficiant, aestimantur; sed ex usu. Quo sit, ut quae superant ultra ultra id, quod fatis est, multa fint: quae vero funt infra id, quod sufficit, pauca. Tyranno igitur multis partibus plura minus ad necessarios sumptus sufficiunt, quam homini privato. Nam privatis licet praecidere fumtus quotidianos, ex animi arbitratu: quod in tyranno locum non habet. Etenim maximos fumtus, eofque summe necessarios in excubias vitae faciunt, de quibus si quid decidatur, id cum ipsorum exitio conjunctum esse videtur. Deinde quicumque habere justa ratione possunt, quantum requirunt, cur eos quis miseretur ut inopes? at qui ob egestatem malum ac turpe quid excogitare, de quo vivant, coguntur: cur non illos et miseros, et pauperes esse, merito quis existimet? At enim tyranni plurimis rebus per injuriam tum fana, tum homines spoliare coguntur propterea, quod ipsis ad sumtus necessarios semper aliis pecuniis opus sit. Etenim perinde ac fi bellum geratur, vel copias semper alant, vel intereant, necesse est. Exponam vero tibi, mi Simonides, etiam aliam quamdam regum fane gravem calamitatem. Etenim non minus norunt, quam privati homines, quinam egregii viri fint, et fapientes, et justi: sed quum eos suspicere deberent, metuunt; fortes quidem, ne quid libertatis caussa audeant; sapientes, ne quid artificiose moliantur; justos, ne plebs eos sibi praeesse cupiat. Quum vero hujusmodi homines e medio propter metum fustulerint, quinam alii funt ipsis reliqui, quorum scilicet uti opera possint, quam injusti, intemperantes, serviles? Injusti, quod his sides habeatur, non aliter urbes metuentibus, atque tyranni metuunt, ne ad libertatem adspirent, ac ipsos suam in potestatem redigant: intemperantes, ob praesentem potestatem:

testatem : serviles, quod ne ipsi quidem liberi esse cupiant. Quapropter equidem arbitror, hanc etiam calamitatem gravem esse, quod alios quidem viros bonos esse ducant, aliis vero uti cogantur. Praeterea necesse est etiam tyrannum civitatis suae studiosum esse, quippe qui absque civitate neque salvus esse possit, neque beatus. At cogit eadem tyrannis quosdam, ut patriam quoque suam culpa gravent. Nec enim cives suos fortes efficere, nec armis instruere gaudent : sed magis ipsis volupe est, exterorum potentiam supra cives amplificare, atque his fatellitum loco utuntur. Quinetiam quum proventus annonae benignior omnium bonorum ubertatem adfert, ne tum quidem tyrannus communem cum ceteris voluptatem percipit. Existimat enim, suos in rerum inopia dejectioribus animis Volo autem tibi, mi Simonides, etiam illas futuros. voluptates exponere, quibuscumque dum privatus adhuc essem, utebar: spoliatus eis, uti quidem animadverto, posteaquam regnum adeptus sum. Versabar cum aequalibus, quorum ego confuetudine delectabar, ficut et illi mea: versabar et mecum solo, si quando quietem expeterem. Aderam saepenumero conviviis eo ufque, dum omnium obliviscerer, quae hominum in vita molesta eveniunt: saepenumero dum cantilenis, hilaritatibus, choreis animum commiscerem: saepenumero quam diu tum mihi, tum iis, qui aderant, collubitum fuisset. Nunc vero spoliatus iis sum, quae mihi jucunda erant; idque propterea, quod amicorum loco, fervorum fodalitio utar: fum item spoliatus dulci eorum consuetudine propterea, quod nullam in eis amplius erga me benevolentiam perspiciam. Ebrietatem ac somnum

non aliter, atque infidias, vito. Jam quod hominum turbam metuo, quod e contrario solitudinem; quod custodum absentiam, quod ipsos etiam custodes; quod neque inermes eos circum me habere volo, neque armatos lubenter adspicio; quo pacto non res est aerumnosa? Praeterea plus exteris habere fidei, quam civibus; barbaris, quam Graecis; cupere ingenuis hominibus ut servis uti, contraque cogi ad concedendum fervis libertatem; haec omnia non tibi esse videntur indicia perculsi a terroribus animi? Neque folum metus ipfe in animis molestiam doloremque creat, sed etiam existit voluptatum omnium quoddam exitium, dum me comitatur. Quod si tu quoque Simonides, res bellicas expertus es, atque aliquando adversus hostilem phalangem in acie constitisti: quantum id temporis cibi sumseris recordare, qualique fomno fis usus. Nimirum quales tum molestias experiebaris, tales tyranni experiuntur, atque etiam graviores. Non enim hostes folum ex adverso, sed omni ex parte videre se putant. Quae quum Simonides audivisset: videris, inquit, mihi quaedam nimium quam bene dicere. Bellum enim terribile quidem illud est, fed tamen nos quum militamus, Hiero, excubiis ante castra collocatis, secure tum coenamus, tum dormimus. Et Hiero: Ita est profecto, inquit. Nimirum leges ante illos ipsos excubant. quo fit, ut et suo, et vestro nomine in metu fint. At tyranni custodes habent stipendio conductos, perinde ac messores. Et requiritur fane potissimum ab illis custodibus fides, verum fidelem unum custodem multo difficilius inveneris, quam multos admodum operarios, cuicuimodi tamdem opus exerceant: praesertim si custodes, quos diximus, pecuniae caussa adsint, atque liceat eis, intersecto tyranno, multo majorem pecuniae vim exiguo tempore confequi, quam diu pro tyranno excubantes, ab eo accipi-Jam quod felices nos praedicasti, ut qui amicos maxime beneficiis adficere possimus, et hostes facillime nostram in potestatem redigere: ne id quidem ita comparatum est. Nam quo pacto existimare possis umquam de amicis bene te promeriturum, si plane noris eum, qui accipit abs te plurima, lubentissime tuo ex conspectu abire quamprimum cupere? Quidquid enim abs tyranno quis accipit, ejus nihil esse suum arbitratur prius, quam ex illius potestate evaserit. Et quo pacto dicere possis, tyrannis facultatem imprimis non deesse, redigendi hostes in potestatem suam, quum certo sciant, omnes illos se hostes habere, qui eorum imperio subjecti funt? At illos omnes, neque occidere, neque vinculis constringere possunt. Nam id si fieret, in quos tamdem tyranno imperium effet? Nimirum necesse est eum non ignorantem, se illos hostes habere, fimul et cavere fibi ab eis, et opera tamen ipforum uti. Hoc quoque scire debes, Simonides, a tyrannis etiam illos cives, quos metuant, magna cum moleftia vivos adspici, neque cum minore occidi. Perinde atque equum, qui bonus quidem ille sit, metuatur autem, ne quod immedicabile det malum, haud facile quis ob virtutem interficit, gravate tamen eo vivo utitur; dum cavet, ne in periculis malum infanabile sibi creet. Itidem res aliae, quaecumque molestiam quamdam cum utilitate conjunctam habent, tum possidentibus, tum abjicientibus eas dolorem adferunt. His ex ipfo auditis Simonides: Magnum, inquit, esse quiddam honos videtur, Hiero, quem qui adpetunt, laborem omnem subeunt, omne periculum sustinent. Vos quoque, ceu videtur, utut tantum molestiarum tyrannis habeat, quantum commemoras; nihilominus praecipiti ad eam impetu ferimini, ut nimirum honorem adipiscamini, atque ut vobis omnes in omnibus, quae mandatis, ulla fine recufatione inferviant, universi vos respiciant, de sellis adsurgant, de via cedant; omnes denique familiares vestri semper vobis tum verbis tum factis honorem deferant. Nam hujufmodi quidem certe quaedam subditi regibus exhibent, atque aliis etiam in rebus eosdem honore semper adficere non definunt. Etenim videtur, Hiero, ceteris ab animantibus homo in hoc mihi differre, quod honoris sit cupidus. Nam de cibis, potu, fomno, re venerea, consentaneum est, pari quodam modo animalia cuncta voluptatem percipere. Verum ambitio neque animantibus rationis expertibus a natura inest, neque cuivis homini. Quibus autem honoris ac laudis innata est cupiditas, illi vero sunt, qui plurimum a pecudum natura different, ac viri plane, non homines dumtaxat existimantur. Quo fit, ut equidem arbitrer, merito vos omnia in regno, quae fertis, ferre: quando supra mortales ceteros vobis honos defertur. Nulla enim voluptas humana videtur ad divinam accedere propius, quam ea, quae ex honoribus percipitur, delectatio. Ad haec Hiero: Verum, mi Simonides, ait, etiam tyrannorum honores illis mihi confimiles venereis congressibus esse videntur, qualibus eos uti demonstrabam. Nam neque obsequia profecta ab iis, qui non redamarent, pro gratificationibus habenda nobis esse videbantur; neque congressus venerei vi extorti, voluptatis ullam habere speciem. Eodem scilicet modo nec obsequia praestita ab illis, qui nos metuunt, pro honoribus haberi debent. Nam qui dicere posfimus eos, qui vi coacti de fellis adfurgunt, idcirco furgere, quod homines injustos honore cupiant adficere? Vel eos, qui superioribus de via cedunt, idcirco decedere, ut injustos homines honore adficiant? Plerique certe etiam iis, quos odere, munera largiuntur; idque tum maxime, quum metuunt, ne quid ipsis mali ab eis accidat. Verum haec mea quidem sententia servilia putari merito debent, quum honores ex iis oriantur, quae his funt contraria. Nam quum hominum ea est opinio, ut existiment aliquem ad bene de ipsis promerendum satis esse idoneum, ejusque se bonis fruituros arbitrantur; tum vero si eum et praedicando in ore habeant, et tamquam bonum proprium singuli spectent, ac lubentibus animis ei de via cedant, de fellis adfurgant, cum benevolentia, non metu, virtutis ac beneficiorum in rempublicam caussa coronis ornent, munera largiantur: videntur mihi et illi, quotquot haec obsequia praestant, revera ipsum honore prosequi; pariterque is, quem his dignantur, revera honore adfici. Quinetiam illum, cui talis honos defertur, felicem praedico. Nam animadverto, infidias ei nullas fieri, fed aliis esse curae, ne quid ipsi accidat : adeoque hunc metus, invidiae, periculi expertem, aevum beatum agere. Tyrannus autem, fat scito, mi Simonides, neque noctu, neque interdiu vivit aliter, atque si propter injusticiam damnatus ad mortem ab hominibus universis esset. Posteaquam haec omnia Simonides audivisset: Qui vero fit, inquit, Hiero, quod quum tant aerumnosa res sit regno potiri, idque

idque tu animadverteris, tanto malo temet non liberes? Nimirum nec tu, nec quifquam alius umquam sponte sua regnum reliquit, posteaquam semel id nactus esfet. Quia enim, ait, mi Simonides, hac ipsa in parte miserrimum quiddam est tyrannis. Nec enim ea quis liberari potest. Nam qui tarndem tyrannus quispiam tantum opum habeat, quantum fatis sit ad persolvendum iis, quibus abstulit sua? qui compensare possit iis vincula, quos vinculis constrinxit? qui tot animas occifas iis restituat, quos sustulit? Nimirum si ulli alii, mi Simonides, laqueo vitam ut finiat, expedit : equidem reperio maxime tyranni e re esse, ut id faciat. Nam illi foli neque retinere, neque deponere quae mala funt, expedit. Et Simonides hoc ipsius sermone excepto: Te vero, inquit, non aequo esse erga tyrannidem animo non miror, Hiero. Quippe dum amari ab hominibus cupis, hanc esse tibi impedimento arbitraris. At ego posse me docere arbitror, imperium minime prohibere, quominus quis diligatur : immo etiam in hoc vitam privatam superare. Verum in hac consideratione non ad hoc respiciendum est, num is, qui cum imperio est, propterea quod potentiam majorem habeat, beneficia praestare majora possit : sed si paria faciant, homo privatus et rex, cogites velim, uter paribus beneficiis plus sit initurus gratiae. Ordiar autem minimis ab exemplis. Primum aliquem vifum amanter tum princeps, tum privatus aliquis, falutet: utrius compellationem magis illi,qui audiat,gratam fore arbitraris? Age vero, si ambo aliquem laudent, utrius praedicationem existimas eo magis pertingere, ut voluptati sit? Facta re sacra, honore aliquem uterque adficiat; ab utro putas exhibitum hibitum honorem, majorem mereri gratiam? Adversa valetudine laborantis uterque similiter curam habeat, an non clarissime adparebit, profectam ab iis, qui plurimum possunt, curam et officia maximam quoque laeticiam adferre? Donentur aequalia, annon heic etiam perspicuum erit, profecta ab iis, qui plurimum possunt, dimidia beneficia plus posse, quam totam hominis privati largitionem? Equidem puto etiam divinitus fieri, ut hominem, qui cum imperio et potestate sit, honor ac gratia quaedam comitetur. Non tantum enim hominem pulchriorem efficit imperium, sed eumdem contemplamur magis, ubi jam nactus est imperium, quam quum privatus esset: atque etiam magis avemus cum illis colloqui, qui eximio supra ceteros in honore funt, quam cum aliis, qui nobis funt pares. Amores itidem, qua in parte tu maxime tyrannidem vituperabas, minime senectutem ejus, qui cum imperio est, moleste serunt : neque ulla ratione id turpe ducitur: cum quocumque tamdem ille conversetur. Nam ornamento est eis maximo, quod apud illum in honore funt: itaque fit, ut si quid offendat, hoc ipso tegatur; pulchritudo vero splendidius elucescat. Enimvero quum ex paribus officiis majores vos ineatis gratias, et multo plura, quam nos, praestando juvare possitis alios, atque etiam multo plura largiri: cur non magis vos amari confentaneum fuerit, quam privatos homines? Et excepto ipfius fermone Hiero: Quia, mi Simonides, inquit, necesse nos est multo etiam plura ejusmodi agere, quam privatos, ob quae hominum in odio fumus. Exigendae pecuniae, si quidem ad res necessarias sumtus habere volumus: cogendi quidem ad custodiendum

ea, quae custodia indigent : puniendi injusti, et coercendi, qui petulantes esse volunt. Quod si celeritatem occasio temporis postulet, ad suscipiendam vel terra vel mari expeditionem, non ignavis res committenda est. Praeterea mercenario milite opus est regi, in quo elationem animi cives gravius ferunt, quam quidquam aliud. Arbitrantur enim, hos a tyrannis ali, non ut eis honori fint; fed ut viribus ipfi fint potiores. Ad quae rurfus Simonides: Ego vero, mi Hiero, non nego harum omnium rerum curam suscipiendam esse: sed tamen videntur mihi curationes aliae in odium adducere, aliae magna cum gratia conjuncta esse. Nam docere, quae optima funt, et pulcherrime illa praestantem praedicare atque in honore habere, ea curatio cum gratia quadam fit. At eum, qui non recte aliquid agit, convitiis incessere, cogere, multare, punire : haec vero cum odio quodam fieri necesse est. Quamobrem aio equidem id, quod necessitas requirit, debere illum qui cum imperio est, aliis puniendum mandare: praemia vero per se ipsum largiri. Quod sane recte sieri, rerum eventa testantur. Nam quum choros decertare volumus, praemia quidem praesectus ipse proponit, congregandi autem ipsos munus choragis datur, itemque aliis docendi, et cogendi eos, qui non sat recte aliquid praestent. Ita statim heic quod cum gratia conjunctum est, per praesectum ipsum curatur: quae vero dura sunt, per alios. Quid igitur impedimento fit, quo minus etiam res civiles ceterae confimili ratione peragantur? Divisae sunt enim urbes universae partim in tribus, partim in classes, partim centurias, ac singulis partibus praesecti quidam sunt. Quamobrem si quis his quoque que tamquam choris praemia proponeret ob infignem armaturam, ob ordinis observationem, ob rem equestrem, ob fortitudinem militarem, ob justiciam in commerciis: consentaneum esset, futurum ut etiam haec Omnia per contentionem acriter exercerentur. profecto ad id, quo opus effet, celerius impellerentur, si quidem honoris cupiditate ducerentur: itemque citius pecuniam conferrent, quando sic usus postularet: et, quod quidem fructuosissimum est, quamquam per contentionem agi minime consueverit, ipsa agricultura magnum incrementum fumeret, si quis per agros, vel per vicos, optime terram excolentibus praemia constitueret, adeoque civibus, qui totis viribus in id incumberent, multa bona conficerentur. Nam et proventus augerentur, et modestia multo magis occupationum comes effet : ne dicam, etiam facinora minus in iis, qui opus faciunt, existere. Quod si etiam mercatura reipublicae commodum aliquod adfert, major mercatorum numerus excitabitur; si is, qui plurimum negotiatur, adfectus honore fuerit. Quod si futurum pateat, ut qui sine aliorum molestia proventum aliquem reipublicae excogitat, et ipse ornetur : ne illa quidem consideratio relinquetur. Denique summatim ut dicam, si in omnibus perspicuum esset, non cariturum honore, si quis boni alicujus auctor extiterit: multos hoc etiam impelleret, ut studiose boni aliquid investigarent. Jam si multis commoda reipublicae curae fint, necesse est magis aliquid inveniri, et hominum studia excitari. Quod si metuis, Hiero, ne propositis ad multa praemiis, magni sumtus fiant: cogitato, nullas esse merces utiliores, quam quae praemiis redimuntur. Vides in equestribus, et gymnicis, et scenicis certaminibus, quam exiguis praemiis, ingentes fumtus, multique labores, et studia hominum eliciantur? Et Hiero: Recte tu quidem,inquit, illa mihi dicere videris, Simonides. Ceterum de stipendiario milite num proferre quid potest, ut videlicet propter ipsos minus in odio fimus? an ais principem virum amicitia hominum conciliata fatellitum opera nihil amplius egere? Immo, inquit Simonides, egebit certe. Nam scio perinde ut equis, ita et hominibus quibusdam accidere, ut quanto magis ipsis necessario suppetant, tanto sint petulantiores. Hos igitur magis modestos reddet ortus a fatellitibus metus: bonis autem egregiisque viris nulla re tantum mihi posse prodesse videris, quantum his ipsis stipendiariis militibus. Nam tui corporis custodes alis, et multi jamdudum domini vi fuis a servis sunt interemti. Quod fi primum hoc militi mercenario imperetur, ut fuccurrant omnibus, tamquam fi effent fatellites omnium civium, si quid animadverterint; quumque soleant, ut omnibus notum, existere facinorosi homines in civitatibus, hos quoque si observare jubeantur : scient cives, hanc se utilitatem ex eis percipere. Deinde ruri opus facientibus, ac jumentis quoque confentaneum est hos et fiduciam, et securitatem praestare posse: idque perinde privatim tuis, atque aliis, qui passim in regione degunt. Possunt etiam civibus praestare otium, per quod liceat ipfis res fuas curare, fi loca opportuna custodierint. Ad hostium praeterea repentinas et occultas infidias vel praesentiendas, vel impediendas, quinam paratiores fuerint, quam illi, qui semper armati funt, et uno quasi corpore conjuncti? Etiam in ipso bello quid civibus est milite stipendiario utilius? Nam

eos et ad laborandum pro aliis, et adeundum pericula, et excubandum promtissimos esse, consentaneum est. Finitimas quoque civitates an non propter eos, qui femper armati funt, necesse est etiam pacis maxime cupidas esse? Nam qui merendis stipendiis conscripti sunt milites, maxime tum amicorum fortunas tueri, tum hostium pessundare possunt. Jam si cives intelligant, hos nihil injuste agentibus haud nocere; sed illos impedire, qui alios laedere volunt; injuriam passis succurrere, pro civibus et follicitos esse, et pericula obire: qui non eos necesse est lubentissime sumtum in hos conferre? Alunt certe privatim custodes rerum etiam minoris momenti. Necesse est etiam, mi Hiero, ut boni publici caussa de tuis quoque facultatibus sumtus facere non recuses. Nam equidem arbitror ea, quae civitati impendantur, utilius expendi: quam quae rex privatim infumit. Confideremus fane rem fingillatim. Utrum existimas domum immenso sumtu elegantissime exstructam ornamento tibi majori esse, quam si urbem universam moenibus, templis, columnis, foris, portubus instruas? Num si armis ipse plane formidabilibus ornatus sis, majori hostibus terrori sueris; quam si civitas universa bene tibi sit armis instructa? Utrum te proventus plures putas habiturum, si tantum quae privatim ad te spectant, ad fructum comparata tibi fint; an si viam ac rationem excogitaveris, qua cives universi quaestum industria sua faciant? Jam quod omnium praeclarissimum et magnificentissimum studium esse ducitur, utrum te putas majori cum decore currus instructurum, si unus inter omnes Graecos maximam curruum copiam instituas, et ad celebres illos Graeciae con-

ventus

ventus mittas: an vero si maxima civium pars equos alat, et plurimi decertent? Utrum putas esse pulchrius, currus praestantia vincere; an urbis, cujus es praeses, felicitate? Equidem ne convenire quidem aio, ut rex cum privatis hominibus certamine congrediatur. Nam si vincas, non eris in admiratione, sed invidia, veluti qui fumtus ex re familiari multorum facias: at si vincaris, maxime omnium irrisioni eris expositus. Equidem tibi, mi Hiero, propositum esse certamen adversus aliarum urbium praesides aio, inter quos si tu civitatem, cujus es princeps, felicissimam reddas: scito te pulcherrimo, et magnificentissimo inter homines certaminis genere victorem futurum. Primum effeceris, ut a subditis tuis diligaris, quod tu quidem expetis: deinde victoriam tuam non unus praeconio suo publicaret, fed virtutem tuam praedicarent homines universi. Suspicereris itidem, ac diligereris, non solum a privatis hominibus, sed a multis etiam urbibus: nec privatim effes in admiratione, fed publice apud omnes. Liceret tibi, si velles, quod securitatem adtinet, spectatum aliquo proficisci; et heic manenti liceret hoc ipsum facere. Semper enim effet apud te coetus frequens eorum, qui edere specimina vellent, si quid haberent vel fapientiae, vel pulchrae, vel egregiae rei; atque illorum etiam, qui tibi cuperent operam inserviendo navare. Quisquis adesset tibi, socius esse tibi vellet; et qui abesset, videre te cuperet. Adeoque non tantum ab hominibus diligereris, sed etiam amareris. Forma praestantes non ipse tentares; sed tentari te abs eis patereris. Non effet, quod tibi metueres; fed potius alii, ne quid accideret tibi, metuerent. Parerent tibi fubditi,

subditi, eosque videres sua sponte de te solicitos esse. Si quid effet periculi, non auxiliarios tantum, sed etiam propugnatores, eofque alacres cerneres. muneribus dignus judicareris, neque copia deesset, bene tibi volenti vicissim illa impertiendi. Omnes ob commoda tua tecum gauderent, omnes pro bonis privatim tuis, tamquam propriis dimicarent. Omnes quae apud amicos essent opes, thesauri tui forent. Tu vero, mi Hiero, amicos collocupletare ne dubites, qui temetipfum hoc modo ditaturus fis. Civitatis augeto commoda, tibimet ipsi potentiam adjuncturus. Comparato reipublicae belli focios. Patriam existimato, domum tuam esse: cives, focios: amicos, liberos tuos: liberos, nihil aliud, quam tuum ipfius animum. hos omnes beneficiis superare contendito. Nam si amicos benefaciendo viceris, refistere tibi hostes minime Denique si haec omnia praestiteris, scito haec plane quiddam te longe humanis in rebus praeclarissimum felicissimumque consequuturum; ut tametsi beatus sis, invidiam tamen haud experiaris.

> 5 DE60 F I N I S.

## LECTIONES VARIANTES.

PAG. I. 1 υπομνήσειάς με Stob.

P. 2. 1 8θε όπως αν αγοθε. 2 ε π.

P. 3. <sup>1</sup> ένθα ἃ ἀξιοθέα]α. <sup>2</sup> (υναγείρε). σάντες σάν]α κακὰ. Stob. <sup>4</sup> ὁρᾶς, ὡς ἐκεῖνό γε.

P. 4. I ndorne meiovenlei ò.

P. 5.  $^{1}$  άχαρίτων.  $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$  ωιμπλάμθμος.  $^{3}$   $^{3}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$ 

P. 8. 1 κακοδαμοναν. 2 τύχωσιν όνθες.

P. 9.  $^{1}$  ο σύν ταζς,  $^{6}$  ο συνών ταζς.  $^{2}$  οἱ σόλεμοι.  $^{3}$  συνόνλες ταζς σόλεσι.  $^{4}$  τὸ σόλιν νιχ.  $^{5}$  αὕξ $^{4}$ .

P. 10. 1 ης. 2 νηποινεί, η νηποινή. 3 απεκθονότας.

P. 11. 1 μέρος μέτ. 2 σίτιοις κρατίσοις έτε **ω**ολοῖς **ω**ις.

P. 12. 1 3 ατίον τι γίγν. 2 ιδιωθικών. 3 τέτων τι

P. 13. 1 (υ Σχαίρει. 2 ο ίελα.

P. 14. 1 ἀπετέρημα δ' αὖ τῦ. 2 ἔννοιαν.

P. 15. 4 λα Σχάνομου.

P. 16.  $^{1}$  ύπηρε $\tilde{l}$ ωσι.  $^{2}$  περιδλέπωσι.  $^{3}$  ωα-ραχωρῶσι, γεραίρωσι.  $^{4}$  ἢ ἄλλοις αὐτὰς ἀεὶ.

P. 18. 1 Mnonlay. 2 wreoverlei ye.

P. 19. Ι Δεώμεθά τε μαλλον, ὅταν. ² τοςς ὅ

## LECTIONES VARIANT

αν τυλχάνη 3 δύνηως. 4 φρόνημα, 6, φρονήματος. 5 τυράννοις τιμής, άλλά.

P. 20. 1 έξεργαζόμενον.

P. 21. 1 то (хонада. 2 ен Лекада.

P. 22. 1 iδιωτω. 2 τη spaleia. 3 τας δ' α/χ. 4 ενόπλες.

P. 23. <sup>1</sup> "όια. <sup>2</sup> μάλλον. <sup>3</sup> σοθέρα δομείς καλ. λιον είναι; <sup>4</sup> εὖ "οθι.

P. 24. 1 auges. 2 xex nulios.

5 DEGU

Academicis; apud quem etiam proflan venales:

## Libri Graeci cum versionibus Latinis.

D<sup>E</sup>metrius Phalereus de elocutione.
Theophrasti Characteres.

Pindarus 2 vol.

Anacreontis et Sapphonis carmina.

Epicteti Enchiridium. Cebetis Tabula, Prodici Hercules, et Cleanthis Hymnus.

Aristoteles de poetica.

Xenophontis Hiero.

M. Antoninus, 2 vol.

Sophocles 2 vol.

Plutarchus de superstitione, Xenophontis Socrates et Aristodemus, Platonis Alcibiades 2dus.

Cicero de Oratore.
Aeschylus.

Sub prelo.

Libri Latini.

Phaedrus.

Terentius

Horatius.

Ciceronis de Natura Deorum libri tres.

-----Disputationes Tusculanae.

Juvenalis et Persius.







